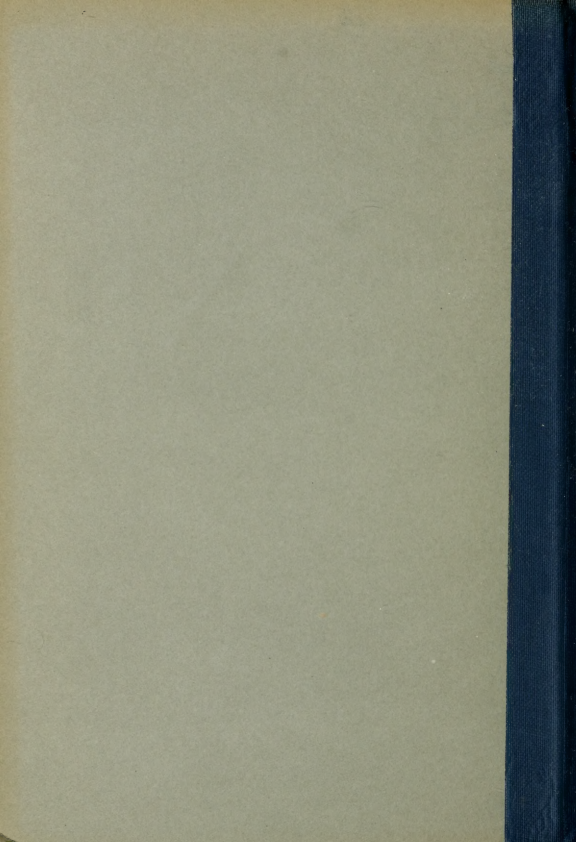
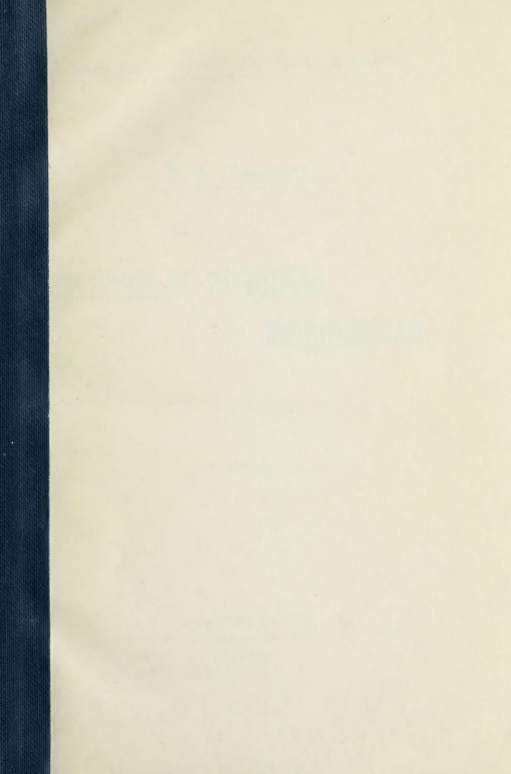
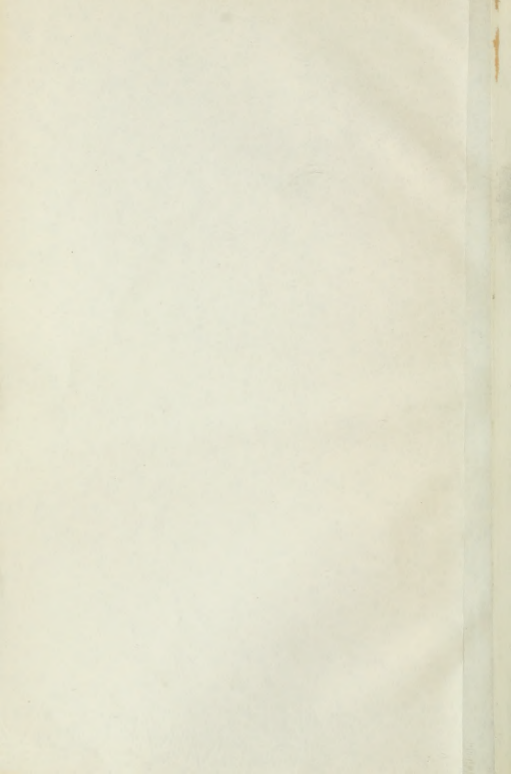
Ec Plekhanov, Georgy Valentinovich M392 . Yp Основные вепресы марксизма

Title translit.: Osnovnuie voprosui marksizma.







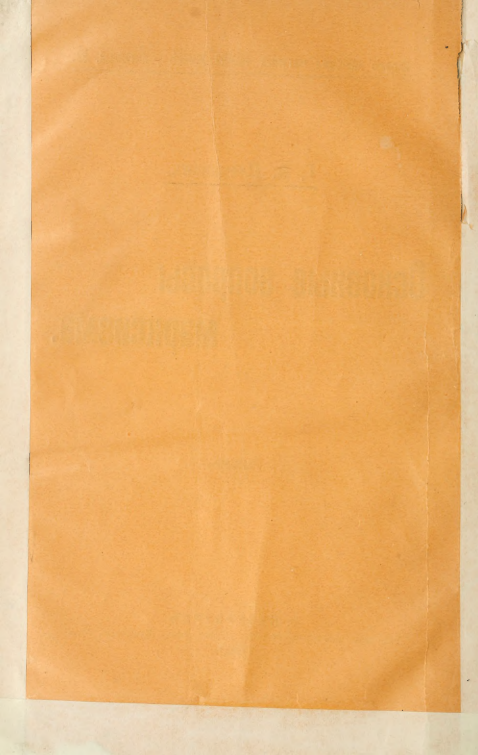
## Г. В. Плехановъ.

# Основные вопросы марксизма.

S. S. Co. Co. Co.

### С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Типографія Акціонернаго Общества "Слово". Улица Жуковскаго, № 21. 1908.



Plekhanov, Georgy Valentinovich Изданіе книжнаго магазина «НАША ЖИЗНЬ», Литейный, 32.

### Г. В. Плехановъ.

# Основные вопросы марксизма.

Osnovnuie Voprodui manksizma

С.-ПЕТЕРБУРГЪ.

Типографія Акціонернаго Общества "Слово". Улида Жуковскаго, № 21. 1908.

St. hesterie - ARLAN Milds - marrier recounts dies

A Brenaman

Ec M392 . Yp

> <u>624568</u> 5.12.55

Kionar 10

# ОСНОВНЫЕ ВОПРОСЫ МАРКСИЗМА:

CCHOBHALE BOHPOCH MAPRICISMA.

## Основные вопросы марксизма.

Марксизмъ, это-цълое міросозерцаніе. Выражаясь кратко, это — современный матеріализмъ, представляющій собою высшую въ настоящее время ступень развитія того взгляда на міръ, основы котораго были заложены еще въ древней Греціи Демокритомъ, а отчасти и предшествовавшими Демокриту іонійскими мыслителями: такъ называемый гилозоизмъ есть не что иное, какъ наивный матеріализмъ Самая главная заслуга въ разработкъ современнаго матеріализма принадлежитъ, безъ всякаго сомнънія, Карлу Марксу и его другу Фридриху Энгельсу. Историческая и экономическая стороны этого міросозерцанія, т. е. такъ называемый историческій матеріализмъ и тъсно связанная съ нимъ совокупность взглядовъ на задачи, методъ и категоріи политической экономіи и на экономическое развитіе общества, въ особенности же капиталистическаго, являются въ своихъ основаніяхъ почти исключительно дъломъ Маркса и Энгельса. То, что внесено было въ эти области ихъ предшественниками, должно быть разсматриваемо лишь какъ подготовительная работа собиранія матеріала, под-Г. Плехановъ.

часъ обильнаго и драгоцѣннаго, но еще не систематизированнаго, не освъщеннаго одной общей мыслью и потому не оцѣненнаго и не использованнаго въ своемъ истинномъ значеніи. То, что сдѣлано было въ тъхъ же областяхъ послъдователями Маркса и Энгельса въ Европъ и Америкъ, представляетъ собою лишь болъе или менъе удачную разработку отдъльныхъ, правда, иногда въ высшей степени важныхъ вопросовъ. Вотъ почему не только въ "широкой публикъ", до сихъ поръ никогда еще не дороставшей до глубокаго пониманія филосовскихъ ученій, но даже и въ средъ людей, считающихъ себя върными послъдователями Маркса и Энгельса, и при томъ, не только въ Россіи, но и во всемъ цивилизованномъ мірѣ, - терминомъ "марксизмъ" часто обозначаются именно только двѣ только что указанныя нами стороны современнаго матеріалистическаго міросозерцанія. Эти двѣ его стороны разсматриваются въ такомъ случаѣ, какъ нѣчто совершенно независимое отъ "философскаго матеріализма" и чуть-ли не противоположное ему. А такъ какъ эти двѣ стороны, произвольно вырванныя изъ общей совокупности родственныхъ имъ и составляющихъ ихъ теоретическое основаніе взглядовъ, не могутъ же висъть въ воздухъ, то у людей, совершившихъ надъ ними операцію вырыванія, естественно возникаетъ потребность заново "обосновать марксизмъ", соединивъ его, -- опять-таки совершенно произвольно и чаще всего подъ вліяніемъ философскихъ настроеній, господствующихъ въ данное время между идеологами буржуазіи, - съ тъмъ или другимъ философомъ: съ Кантомъ, съ Махомъ, съ Авенаріусомъ, съ Оствальдомъ, а въ послъднее время съ Госифомъ Дицгеномъ. Философскіе взгляды І. Дицгена возникли, правда, вполнъ

независимо отъ буржуазныхъ вліяній и въ значительной степени родственны философскимъ воззрѣніямъ Маркса—Энгельса. Но эти послѣднія обладаютъ несравненно болѣе стройнымъ и богатымъ содержаніемъ и уже по одному этому не могутъ быть дополнены,—а могутъ быть, пожалуй, отчасти популяризованы,— съ помощью ученія Дицгена. До сихъ поръ не было сдѣлано попытки "дополнить Маркса" Өомою Аквинскимъ. Но нѣтъ ничего невозможнаго въ томъ, что не смотря на недавнюю энциклику папы противъ модернистовъ, католическій міръ выдвинетъ когда-нибудь изъ своей среды мыслителя, способнаго на этотъ теоретическій подвигъ.

I.

Необходимость "дополненія" марксизма тѣмъ или другимъ философомъ доказывается обыкновенно ссылкою на то, что Марксъ и Энгельсъ нигдѣ не изложили своихъ философскихъ воззрѣній. Но такая ссылка мало убѣдительна. Не говоря уже о томъ, что если бы эти возрѣнія и въ самомъ дѣлѣ остались совершенно неизложенными, то это еще не давало бы никакого логическаго основанія для замѣны ихъ взглядами перваго встрѣчнаго мыслителя, по большей части стоящаго на совершенно другой точкѣ зрѣнія, нужно помнить, что мы имѣемъ достаточно литературныхъ данныхъ для составленія себѣ правильнаго понятія о философскихъ взглядахъ Маркса—Энгельса 1).

Взгляды эти были, -- въ своемъ окончательно

<sup>1)</sup> Финософіи Маркса—Энгельса посвящена работа г. Вл. Верыго: Магх als Philosoph Bern und Leipzig 1904. Но трудно вообразить себъ чго-либо менье удовлетворительное.

сложившемся видѣ, - и зложены довольно полно, хотя и въ полемической формъ, въ первой части книги Энгельса "Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissenschaft" (есть нъсколько русскихъ переводовъ). Въ замъчательной брощюръ того же автора "Ludvig Feuerbach und der Ausgang der Klassischen deutschen Philosophie" (переведена нами на русскій языкъ и снабжена предисловіемъ и пояснительными примъчаніями; издана г. Львовичемъ) взгляды, составляющіе философскую основу марксизма, изложены уже въ положительной формъ. Краткую, но яркую характеристику тъхъ же взглядовъ, въ ихъ отношени къ агностицизму, Энгельсь даль въ предисловіи къ англійскому переводу брошюры "Развитія научнаго соціализма" (переведено на нѣмецкій языкъ и напечатано подъ заглавіемъ: "Ueber den historischen Materialismus" въ "Neuen Zeit", №№ 1 и 2 1892—1893 гг.). Что касается Маркса, то для пониманія философской стороны его ученія въ высшей степени важны, во первыхъ, характеристика матеріалистической діалектики, — въ ея отличіи отъ идеалистической діалектики Гегеля, — въ предисловіи ко второму изданію 1-го тома "Капитала", во вторыхъ — многія отдъльныя замъчанія, мимоходомъ высказанныя въ томъ же томъ. Весьма существенными въ извъстныхъ отношеніяхъ являются также нѣкоторыя страницы въ "Misere de la philosophie" (есть русскій переводъ). Наконецъ, процессъразвитія философскихъ взглядовъ Маркса-Энгельса съ достаточной ясностью обнаруживается въ ихъ раннихъ произведеніяхъ, вновь издан-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Т. Гомперца: Les penseurs de la Grece, trad. par Ang. Regmonü, Lausanne 1905, tome II, p. p. 414—415.

ныхъ Ф. Мерингомъ подъ заглавіемъ: Aus dem literarischen Nachlass von Karl Marx и т. д., Stuttgartt 1902.

Въ своей диссертаціи "Differenz der demokritischen und epakureischen Naturphilosophie", ровно какъ и въ н вкоторыхъ статьяхъ, перепечатанныхъ Мерингомъ въ первомъ томъ названнаго изданія, молодой Марксъ является предъ нами еще чистокровнымъ идеалистомъ Гегелевой школы; въ статьяхъ же, вошедшихъ теперь въ тотъ же томъ и появившихся первоначально въ "Deutsch-Französishen Jahrbüchern", онъ-а также и сотрудничавшій въ тахъ же "Jahrbücher" Энгельсь, твердо стоитъ уже на точкъ зрънія Фейербахова "гуманизма" Вышедшая въ 1845 г. и перепечатанная теперь во второмъ томъ Мерингова изданія книга "Die heilige Familie oder Kritik der kritischen Kritik" показываетъ намъ обоихъ своихъ авторовъ, — т. е. и Маркса и Энгельса, - дѣлающими нѣсколько значительныхъ шаговъ въ смыслѣ дальнѣйшей разработки философіи Фейербаха. Въ какомъ направленіи предпринята была ими эта разработка, видно изъ тъхъ одиннадцати тезисовъ о Фейербахѣ, которые были написаны Марксомъ весною 1845 г. и напечатаны Энгельсомъ въ приложеніи къ вышеназванной брошюръ "Л. Фейербахъ". Словомъ, въматерьялъ тутъ недостатка нътъ, нужно только умъть пользоватьсл имъ, т. е. нужно быть подготовлиннымъ къ его пониманію. Современные же читатели какъ разъ и неподготовлены къ его пониманію, а потому и не умъють имъ пользоваться.

Почему это происходитъ? По многимъ причйнамъ. Одной изъ самыхъ главныхъ является та, что теперь чрезвычайно мало распространены, во-первыхъ, з наніе Гегелевой философіи, безъ котораго трудно

усвоить себѣ методъ Маркса, во-вторыхъ, знакомство съ исторіей матеріализма, отсутствіе котораго не позволяеть современнымъ читателямъ составить себѣ ясное представленіе объ ученіи Фейербаха, бывщаго непосредственнымъ философскимъ предшественникомъ Маркса и въ значительной степени выработавшаго философскую основу того, что можно назвать міросозерцаніемъ Маркса—Энгельса.

"Гуманизмъ" Фейербаха обыкновенно изображаетск теперь, какъ нъчто весьма неясное и неопредъленное. Ф. А. Ланге, вообще очень сильно содъйствовавшій въ "широкой публикъ" и въ ученомъ міръ распространенію совершенно неправильнаго взгляда на сущность матеріализма и на его исторію, совстить отказывается признать "гуманизмъ" Фейербаха матеріалистическимъ ученіемъ. Примъру Ф. А. Ланге слъдуютъ въ этомъ отношеніи почти вст писавшіе о Фейербахт въ Россіи и за границей. Не избъжалъ, какъ видно, его вліянія и П. А. Берлинъ, который изображаетъ Фейербаховъ "гуманизмъ" какимъ-то не "чистымъ" матеріализмомъ 1). Признаемся, намъ не совсъмъ ясно, какъ смотритъ на этотъ вопросъ Фр. Мерингъ, лучшій, едва-ли, впрочемъ, и не единственный знатокъ философіи между германскими соціалъ-демократами. Но за то намъ совершенно ясно, что Марксъ и Энгельсъ видъли въ Фейербахъ именно матеріалиста. Правда, Энгельсъ указываетъ на непослъдовательность Фейербаха; но это нисколько не мъшаетъ ему признавать основныя положенія его филосорін чисто матеріали-

<sup>1)</sup> См. его интересную книгу "Германія наканун'в революціи 1848 г., Спб. 1906, стр. 228—29.

стическими. Да иначе и не можетъ смотръть на эти положенія человъкъ, давшій себъ трудъ хорошо изучить ихъ.

II.

Говоря все это, мы прекрасно знаемъ, что мы очень сильно рискуемъ удивить многихъ и многихъ изъ нашихъ читателей. Но мы не боимся этого, ибо правъ былъ древній мыслитель, сказавшій, что удивленіе есть мать философіи. А чтобы наши читатели не остались, такъ сказать, на стадіи удивленія, мы имъ прежде всего порекомендуемъ спросить себя, что собственно хотълъ выразить Фейербахъ, когда, набрасывая въ немногихъ но яркихъ словахъ свой философскій curriculum vitae, онъ писалъ: "Богъ былъ мой первой мыслью, разумъвторою, а человъкъ третьею и послъднею. Мы утверждаемъ, что этотъ вопросъ безаппеляціонно ръшается слъдующими многознаменательными словами того-же Фейербаха: "Въ споръ между матеріализмомъ и спиритуализмомъ ръчь идетъ о человъческой головъ. . разъ мы узнали, что представляетъ собою та матерія, изъ которой состоитъ мозгъ, мы скоро придемъ къ ясному взгляду и насчетъ всякой другой матеріи, насчетъ матеріи вообще" 1). Въ другомъ мѣстѣ онъ говорить, что его "антропологія", —т. е. "гуманизмъ", —представляетъ собою лишь указаніе на то, что человъкъ принимаетъ за бога свою собственную сущность, свой собственный духъ 2). II этой "антропологической"

<sup>1)</sup> Ueber Spiritualismus und Materialismus, Werke, X, 129.

<sup>2)</sup> Werke, IV, 249.

точки зрѣнія не чуждъ, по его замѣчанію, уже Декартъ 1). Что же все это значитъ? Это значитъ, что Фейербахъ взялъ "человѣка" за отправную точку своихъ философскихъ разсужденій только потом у, что, отправляясь отъ этой точки, онъ надѣялся скорѣе придти къ цѣли, которая состояла въ составленіи правильнаго взгляда на матерію вообще и на ея отношеніе къ "духу". Стало быть, тутъ мы имѣемъ дѣло съ методологическимъ пріемомъ, значеніе котораго обусловливалось обстоятельствами времени и мѣста,—т. е. привычками мысли тогдашнихъ ученыхъ и просто образованныхъ нѣмцевъ 2) а вовсе несъ какой нибудь особенностью міросозерцанія.

Уже изъ приведенныхъ нами словъ Фейербаха на счетъ "человъческой головы" видно, что въ ту пору, когда онъ писалъ эти слова, вопросъ о "матеріи, изъ которой состоитъ мозгъ", былъ имъ ръшенъ въ "чисто" матеріалистическомъ смыслъ. И это его ръшеніе во проса было принято также Марксомъ Энгельсомъ. Оно легло въ основу ихъ собственной философіи, что съ самой полной ясностью видно изъ не разъ уже упомянутыхъ нами сочиненій Энгельса "Людвигъ Фейербахъ" и Анти-Дюрингъ. Вотъ почему мы должны поближе ознакомиться съ этимъ ръшеніемъ: изучая его, мы будемъ въ то же время изучать ф и л о с о фс к у ю с т о р о н у мар к с и з ма.

Въ своей статьъ "Vorläufige Thesen zur Reform der Philosophie", появившейся въ 1842 г. и, какъ это по всему

<sup>1)</sup> Тамъ же, та же стр.

<sup>2)</sup> Фейербахъ самъ очень хорошо говоритъ, что начало всякой философіи опредъляется предшествовавшимъ состояніемъ философской мысли. (Werke, II, 193).

видно, оказавшей очень сильное вліяніе на Маркса, Фейербахъ говоритъ, что "истинное отношеніе мышленія къ бытію есть слѣдующее: бытіе—субъектъ, мышленіе—предикатъ. Мышленіе обусловливается бытіемъ, а не бытіе—мышленіемъ. Бытіе обусловливается самимъ собою... имѣетъ свою основу въ самомъ себѣ 1).

Этотъ взглядъ на отношение бытия къ мышлению, положенный Марксомъ-Энгельсомъ въ основу матеріалистическаго объяснения истории—представляеть собою важнъйший результатъ той критики Гегелева идеализма, которая была въ главныхъчертахъ закончена еще Фейербахомъ, и выводы которой могутъ быть такъ изложены въ немногихъ словахъ.

Фейербахъ нашелъ, что философія Гегеля устранила противоръчіе между бытіемъ и мышленіемъ, выразившееся съ особенной выпуклостью у Канта. Но, по мнънію Фейербаха, она устранила это противоръчіе, продолжая оставаться внутри его, т. е. внутри одного изъего элементовъ и именно мышленія. У Гегеля мышленіе и есть бытіе: "Мысль—субъектъ; бытіе—предикатъ" 2). Выходитъ, что Гегель, — и вообще идеализмъ, — устраняетъ противоръчіе лишь посредствомъ устраненія одного изъ его составныхъ элементовъ, т. е. бытія, матеріи, природы. Но устранить одинъ изъ составныхъ элементовъ прогиворъчія вовсе не значитъ разръшить это противоръчіе. Ученіе Гегеля о томъ, что природа "по лагается" Идеей, представляетъ собою лишь переводъ на философскій языкъ теологическаго ученія о томъ, что природа создана Богомъ, дъйстви-

<sup>1)</sup> Werke, II, 263.

<sup>2)</sup> Werke, II, 261.

тельность, матерія, — отвлеченнымъ, на матерьяльнымъ существомъ" 1). И это относится не только къ обсолютному идеализму Гегеля. Трансцендентальный идеализмъ Канта согласно которому внъшній міръ получаетъ свои законы отъ разсудка, а не разгудокъ отъ внъшняго міра, находится въ самой тъсной родственной связи съ те элогическимъ представленіемъ о томъ, что божественный разсудокъ продиктовалъ міру его законы<sup>2</sup>). Идеализмъ не устанавливаетъ единства бытія и мышленія и не можетъ установить его; онъ его разрываетъ. Исходная точка идеалистической философін, , , я какъ основной философскій принципъ, -совершенно ошибочна. Точкой отправленія истинной философіи должно служить не "я", а "я" и ты". Только эта точка отправленія даетъ возможность придти къ правильному пониманію отношенія между мышленіемъ и бытіемъ, субъектомъ и объектомъ Я есмь я для меня самого и въ то же время—"ты" для другого. Я субъектъ и въто же время объектъ. И надо замѣтить, кромѣ того, что я-не то отвлеченное существо, съ которымъ опе ируетъ идеалистическая философія. Я-существо дъйствительное: мое тъло принадлежитъ къ моей сущности, болње того: мое тъло, - какъ цълое, - и есть мое я, моя истинная сущ. ность. Думаетъ не отвлеченное существо, а именно это дъйствительное существо, это тъло Такимъ образомъ, обратно тому, что утверждаютъ идеалисты, дъйстви-тельное матерьяльное существо оказывается субъектомъ, а мышленіе-предикатомъ. И въ этомъ и состоитъ единственное возможное разрѣшеніе того противорѣчія

<sup>1)</sup> Jbid., 262.

<sup>2)</sup> Werke, H. 295.

между бытісмъ и мышленіемь, надъ которымь такъ тщетно бился идеализмъ. Тутъ не устраняется ни однъ изъ элементовъ противоръчія: оба они сохраняются, обнаруживая свое истинное. единство. "Что для меня, или субъективно есть чисто духовный, нематерьяльный, нечувственный актъ, то само по себъ, объективно, есть актъ матерьяльный, чувственный "1).

Замътьте что, говоря это, Фейербахъ сближается со Спинозой, философію котораго онъ съ большимъ сочувствіемъ излагалъ уже въ то время, когда только еще намъчался его собственный разрывъ съ идеализмомъ, т. е. когда онъ писалъ свою исторію новой философіи. Въ 1843 г. онъ въ своихъ "Grundsätze" очень тонко замътиль, что пантеизмъ есть теологическій матеріализмъ, отрицаніе теологіи, остающееся на теологической точкъ зрънія. Въ этомъ смъшении матеріализма съ теологіей заключалась непослъдовательность Спинозы, не помъшавшая ему, однако, найти "правильное, по крайней мъръ, для своего времени, выражение для матеріалистическихъ понятій нов'віщей эпохи". Поэтому Фейербахъ называетъ Спинозу "Монсеемъ новъйшихъ свободныхъ мыслителей и матеріалистовъ". 2) Въ 1847 г. Фейербахъ спрашиваетъ: "чъмъ же оказывается при внимательномъ разсмотръніи то, что Спиноза логически или метафизически называетъ субстанціей, а теологически-богомъ"? И на этотъ вопросъ онъ категорически отвъчаетъ: "не чъмъ пнымъ, какъ природой". 3) Главный недостатокъ спинозизма онъ ви-

<sup>1)</sup> Werke, 350.

<sup>2)</sup> Werke II, 291.

<sup>3)</sup> Тутъ мы особенно рекомендуемъ вниманію читателя ту мысль Энгельса, что законы вившней природы и законы, регу-

ния, антитеологическая сущность природы принимаеть у него видъ отвлеченнаго, метафизическаго существа". Спиноза устранилъ дуализмъ бога и природы, такъ какъ объявилъ дъйствія природы дъйствіями бога. Но именно потому, что дъйствія природы являются въ его глазахъ дъйствіями бога, богъ остается у него какимъ-то отдъльнымъ отъ природы существомъ, лежащимъ въ ея основъ. Богъ представляется субъектомъ, природа—предикатомъ. Философія, окончательно освободившаяся отъ богословскихъ преданій, должна устранить этотъ важный недостатокъ правильной по своему существу философіи Спинозы "Долой это противоръчіе!—восклицаетъ Фейербахъ.—Не Deus sive Natura, но aut Deus, aut Natura есть пароль истины 1).

И такъ "гуманизмъ" Фейербаха самъ оказывается не чъмъ, инымъ, какъ спинонизмомъ, освобожденнымъ отъ его теологической привъски. И именно на точку зрънія этого спинозизма, — освобожденнаго Фейербахомъ отъ его теологической привъски, — перешли Марксъ и Энгельсъ, когда разорвали съ идеализмомъ.

Но освободить спинозизмъ отъ его теологической привъски значило обнаружить его истинное, матер іа-

лирующіе тълесное и духовное тубытіе человъка, суть "zwei Klassen von Gesetzen, die wir höchstens in der Vorstellung, nicht aber in der Wirklichkeit von einander trennen können". (Herrn Engen Dührings Umwälzung der Wissenschaft fünfte Auflage, s. s. (112—113). Это то же самое ученіе объ единствъ бытія и мышленія, объекта и субъекта. О пространствъ и времени смотри пятую главу первой части уложеній сочиненій. Изъ этой главы видно, что пространство и время для Энгельса—какъ и для Фейербаха,—не только формами созерцавія, но и формами, бытія. (см. особенно стр. 41—42).

<sup>1)</sup> Werke, H, 350.

листическое содержаніе. Стало быть, спинонизмъ Маркса—Энгельса и былъ новъйшимъ матеріализмомъ.

Далъе. Мышленіе не причина бытія, а его слъдствіе или, точнъе, его свойство (Фейербахъ говоритъ: Folge und Eigenschaft). Я ощущаю и мыслю вовсе не какъ субъектъ, противостоящій объекту, а какъ субъектъ-объектъ, какъ дъйствительное, матеріальное существо. И объектъ для меня есть не только ощущаемый предметъ, но также-основаніе, необходимое условіе моего ощущенія. Объективный міръ находится не только внѣ меня; онъ также-во мнъ самомъ, въ моей собственной кожъ. Человъкъ есть лишь часть природы, часть бытія; поэтому нѣтъ мъста для противоръчія между его мышленіемъ и бытіемъ. Пространство и время существуютъ не только для мышленія. Они также-формы бытія. Они-формы моего созерцанія. Но они таковы единственно потому, что я-самъ-существо, живущее во времени и въ пространствъ, и что я ощущаю и чувствую лишь, какъ такое существо. Вообще законы бытія суть вмість съ тъмъ и законы мышленія.

Такъ говорилъ Фейербахъ. 1) И тоже, хотя иногда и другими словами, говорилъ Энгельсъ въ своей полемикъ съ Дюрингомъ. Уже отсюда видно, какая важная часть философіи Фейербаха навсегда вошла въфилософію Маркса—Энгельса.

Если Марксъ началъ выработку своего матеріалистическаго объясненія исторіи съ критикой Гегелевой философіи права, то онъ могъ поступить

<sup>1)</sup> Werke, II, 334, и X, 186—184.

такъ только потому, что критика спекулятивной философіи Гегеля была закончена еще Фейербахомъ.

Даже критикуя Фейербаха въ своихъ тезисахъ, Марксъ не рѣдко развиваетъ и дополняетъ его же мысли. Вотъ примъръ изъ области "гносеологіи". По словамъ Фейербаха, человъкъ, прежде чъмъ думать о предметь, испытываеть на себь его дъйствіе, созерцаетъ, его, чувствуетъ. Марксъ имъетъ въ виду эту мысль Фейербаха, говоря: "Главный недостатокъ матеріализма – до Фейербахова включительно, состояль до сихъ поръ въ томъ, что онъ разсматриваетъ дъйствительность, предметный, воспринимаемый внъшними чувствами міръ, лишь въ формъ объекта или въ формъ созерцанія, а невъ формъконкретной человъческой дъятельности, не въ формъ практики, не субъективно". Этимъ недостаткомъ матеріализма объясняется, говоритъ далъе Марксъ, то обстоятельство что Фейербахъ въ своей "Сущности Христіанства" разсматриваетъ, какъ истинно человъческую дъятельность, только дъятельность теоретическую. Другими словами это можно выразить такъ. Фейербахъ указываетъ на то, что наше я познаетъ объектъ, лишь подвергаясь его воздъйствію 1). Марксъ же возражаетъ: наше я познаетъ объектъ, воздъйствуя на него съ своей стороны. Мысль Маркса вполнъ правильна, еще Фаустъ сказалъ: "въ началь дъло было". Конечно, въ защиту Фейербаха можно возразить, что въдь и въ процессъ на-

<sup>1)</sup> Dem Denken, -говоритъ онъ, -geht das Sein voran, ehe Du die Qualität denkst, fühlst du die Qualität". Werke II, 253.

шего воздайствія на предметы мы познаемъ ихъ свойства лишь постольку, поскольку они съ своей стороны воздъйствуютъ на насъ. Въ обоихъ случаяхъ мы шленію предшествуєть ощущеніе, въ обоихъ случаяхъ мы, прежде ощущаемъ ихъ свойства, а потомъ уже думаемъ о нихъ. Но Марксъ этого и не отрицалъ. Для него дъло было не въ томъ неоспоримомъ фактъ, что ощущение предшествуетъ размышле нію, а въ томъ, что человѣкъ побуждается къ размышленію главнымъ образомъ тъми ощущеніями, которыя онъ испытываетъ въ процессъ своего воздъйствія на внъшній міръ. А такъ какъ это воздъйствіе на внъшній міръ предписывается ему его борьбою за свое существованіе, то теорія познанія тісно связывается у Маркса съ его матеріалистическимъ взглядомъ на культурную исторію человъчества. Не даромъ тотъ же самый мыслитель, который направилъ противъ Фейербаха интересующій насъ здісь тезисъ, написаль въ первомъ томъ своего "Капитала": "воздъйствуя на природу вит его, человтить измтияетъ свою собственную природу". Это положение обнаруживаетъ весь свой глубокій смыслъ только при світь Марксовой теоріи познанія. И мы еще увидимъ, какъ сильно подтверждается эта его теорія исторіей культурнаго развитія и даже, между прочимъ, наукой о языкъ. Но все-таки надо признать, что гносеологія Маркса по самой прямой линіи происходить отъ гносеологіи Фейербаха, или, если хотите, что она собственно и есть гносеологія Фейербаха, но только углубленная посредствомъ сдъланной къ ней Марксомъ геніальной поправки.

Прибавимъ мимоходомъ, что эта геніальная поправка была подсказана "духомъ времени". Въ этомъ стремленіи взглянуть на взаимод вйствіе между объектомъ и субъектомъ именно съ той его стороны, съ которой субъектъ выступаетъ въ активной роли сказалось общественное настроеніе того времени, когда складывалось міросозерцаніе Маркса—Энгельса. Революція 1848 года была тогда уже не за горами...

#### III.

Ученіе объ единств'є субъекта и объекта, мышленія и бытія, въ одинаковой м'єр'є свойственное какъ Фейербаху, такъ и Марксу—Энгельсу было также ученіемъ наибол'є выдающихся матеріалистовъ XVII и XVIII стол'єтій.

Въ другомъ мѣстѣ ¹) мы показали, что Ламеттри и Дидро пришли—хотя, надо прибавить, каждый своимъ особымъ путемъ,—къ такому міросозерцанію, которое было "родомъ спинозизма", т. е. спинозизмомъ, лишеннымъ искажавшей его истинное содержаніе теологической привѣски, легко было бы показать, что по скольку рѣчь идетъ объ единствѣ субъекта и объекта, Гоббсъ тоже очень близокъ къ Спинозѣ. Но это завело бы насъ слишкомъ далеко. Да въ этомъ и нѣтъ настоятельной нужды. Едва-ли не интереснѣе для читателя будетъ констатированіе того, что каждый натуралистъ, хоть немного занимающійся вопросомъ объ отношеніи мышленія къ бытію приходитъ въ настоящее время къ тому ученію объ ихъ единствѣ, съ которымъ мы познакомились у Фейербаха.

Когда Гексли писалъ: "Въ наши дни никто изъ

<sup>1)</sup> См. статью ,, Бернштейнъ и матеріализмъ" въ нашемъ сборникъ ,, Критика нашихъ критиковъ"

стоящихъ на высотѣ современной науки и знающихъ факты, не усомнится въ томъ, что основы исихологіи надо искать въ физіологіи нервной системы", и что такъ называемая дѣятельность духа "есть совокупность мозговыхъ функцій" 1), онъ высказывалъ именно то, что говорилъ Фейербахъ, только онъ съ этими словами связывалъ гораздо менѣе ясныя понятія, и именно потому, что понятія, связывавшіяся у него съ этими словами, были гораздо менѣе ясны, онъ могъ пытаться соединить свой, только что указанный нами взглядъ, съ философскимъ скептицизмомъ Юма 2).

Точно также и надълавшій такъ много шума "монизмъ" Геккеля есть не что иное, какъ чисто матеріалистическое,—и въ сущности близкое къ Фейербаховскому,—ученіе объ единствъ субъекта и объекта. Но Геккель очень плохо знакомъ съ исторіей матеріализма и потому онъ считаетъ нужнымъ бороться съ его "односторонностью", между тъмъ какъ ему слъдовало бы дать себъ трудъ изучить его теорію познанія въ томъ видъ, какой она приняла у Фейербаха и Маркса: это предохранило бы его самого отъ многихъ промаховъ и односторонностей, облегчающихъ его противникамъ борьбу съ нимъ на почвъ философіи.

Совсъмъ близко подходитъ къ новъйшему матеріализму, — матеріализму Фейербаха — Маркса — Энгельса, — Августъ Форель въ различныхъ своихъ сочиненіяхъ, напримъръ, въ докладъ: "Gehirn und Seele", читанномъ на 66-мъ съъздъ нъмецкихъ естествоиспытателей

<sup>1)</sup> Hume, sa vie, sa philosophie, p. 108.

<sup>2)</sup> Ibid p. 110.

и врачей въ Вѣнѣ (26-го сентября 1894 г) ¹). Мѣстами Форель не только выражаетъ тамъ мысли, очень сходныя съ мыслями Фейербаха, но-что прямо поразительно, - располагаетъ свою доводы именно такъ, какъ располагалъ свою аргументацію Фейербахъ. По словамъ Фореля, каждый новый день приносить намъ убъдительныя доказательства того, что психологія и физіологія мозга представляють собою лишь два различныхъ способа разсматриванія "одной и той же вещи". Читатель не забылъ, - приведеннаго нами выше и относящагося къ этому же вопросу, тождественнаго взгляда Фейербаха. Этотъ взглядъ можно дополнить здёсь следующимъ соображениемъ: "Я-говорилъ Фейербахъ, —психологическій объектъ для самого себя, но физіологическій — для другого 2). Въ концъ концовъ главная мысль Фореля сводится къ тому положенію, что сознаніе есть "внутренній рефлексъ мозговой дъятельности" 3). А это уже чисто матеріалистическій взглядъ.

Идеалисты и кантіанцы разныхъ видовъ и разновидностей твердятъ, возражая матеріалистамъ, что непосредственно намъ дана именно только психическа я сторона тъхъ явленій, о которыхъ идетъ ръчь у Фореля и у Фейербаха. Это возраженіе было чрезвычайно ярко формулировано Шеллингомъ, который сказалъ, что "духъ навсегда останется островомъ, на который изъ области матеріи нельзя попасть безъ прыжка". Форель прекрасно знаетъ это, но онъ убъ

<sup>1)</sup> Ср. также третью главу его книги: L'ame et le système nerveux, hygiène et pathologie. Paris. 1906.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Werke, II, 348-349.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die psychischen Fähigkeiten der Ameisen etc., München. 1901 S. 7.

дительно доказываетъ, что наука была бы прямо невозможна, если бы мы серьезно рфшились не выходить за предълы этого острова. "Каждый человъкъ, -- говоритъ онъ, -имълъ бы лиць психологію своего субъективизма (bätte nur die Psychologie seines Subjectivismus)... и положительно долженъ былъ бы усомниться въ существованіи внъщняго міра и другихъ людей (1). Но такое сомнъние есть нелъпость. "Умозаключения по аналогіи, естественно-научная индукція, сравненіе опыта нашихъ ияти внъшнихъ чувствъ доказываютъ намъ существование внѣшняго міра, другихъ людей и психологіи этихъ послъднихъ. Точно также они доказываютъ намъ, что сравнительная психологія, психологія животныхъ, наконецъ, наша собственная психологія осталась бы для насъ непонятной и полной противорѣчій, если бы стали разсматривать ее безъ отношенія къ дѣятельности нашего мозга; она прежде всего представилась бы противор вчащей закону сохраненія энергіи <sup>2</sup>).

Фейербахъ не только обнаруживаетъ тѣ противорѣчія, въ которыя неизбѣжно попадаютъ люди, отвергающіе матеріалистическую точку зрѣнія, но и показываетъ, какимъ путемъ идеалисты попадаютъ на свой "островъ". Онъ говоритъ: "Я есмь я для самого себя и ты—для другого. Но таковымъ я являюсь только какъ чувственное (т. е. матерьяльное. Г. П.) существо. Абстрактный же разсудокъ изолируетъ это для—себябытіе, какъ субстанцію, атомъ, я, богъ; поэтому связь для—себя—бытія съ бытіемъ—для—другого является у него произвольной. То, что мыслится мною внѣ чувъ

<sup>1)</sup> Ibid. S. S. 7-8.

<sup>2)</sup> Die psychischen Fähigkeiten, та же страница.

ственности (ohne Sinnlichkeit), мыслится внѣ всякой связи 1). Это въ высшей степени важное соображение сопровождается у него анализомъ того процесса абстракціи, который привелъ къ возникновенію Гегелевой логики, какъ онтологическаго ученія 2).

Если бы Фейербахъ обладалъ тъми свъдъніями, которыя даетъ намъ современная намъ этнологія, то онъ могъ бы прибавить, что философскій идеализмъ исторически происходитъ отъ анимизма, свойственнаго первобытнымъ народамъ. На это указалъ еще Э. Тейлоръ 3), и съ этимъ начипаютъ уже отчасти считаться, —хотя пока еще больше какъ съ курьезомъ, чъмъ какъ съ культурно-историческимъ фактомъ, имъющимъ колоссальное теоретико - познавательное значеніе, — нъкоторые историки философіи 4).

Всъ эти соображенія и доводы Фейербаха не только были хорошо извъстны и внимательно продуманы

<sup>1)</sup> Werke, II, 322, Мы очень рекомендуемъ эти слова Фейербаха вниманію г. Богданова. Ср. также стр. 263.

<sup>2) &</sup>quot;Der absolute Geist Hegels ist nichts Anderes als der abstracte, von sich selbst abgesonderte soge nannte endliche Geist, wie das unendliche Wesen der Theologie nichts Anderes ist, als das abstracte endliche Wesen". Werke, II. 263.

<sup>3) &</sup>quot;Der absolute Geist Hegels ist nichts Anderes als der abstra te, von sich selbst abgesonderte sogenannte endliche Geist, wiedas unendeiche wesen der Theologie nichts Anderes ist, als das abstracte endliche Wesen". Werke, II, 263.

<sup>1)</sup> La civilisation primitive, Paris 1876, tome II, р. 143. Надо, впрочемъ замътить. что у Фейербаха есть на этотъ счеть по истинъ геніальная догадка Онъ говорить: "Der Begriff des Objects ist ursprünglich gar nichts Anderes als der Begriff eines andern Jch-so fasst der Mensch in der Kindheit alle Dinge als freithätige, willkürliche Wesen auf, daher ist der Begriff des Objects überhaupt vermittelt durch den Begriff des gegenständlichen Jch". II, 322.

Марксомъ и Энгельсомъ, но и, несомивино, въ весьма значительной мфрф содъйствовали выработкт ихъ собственнаго міросозерцанія. Если Энгельсъ относился впоследствін самымъ презрительнымъ образомъ къ немецкой философіи послъ Фейербаха, то это происходило потому, что она, по его мнѣнію, только воскрешала тъ старыя философскія ошибки, которыя были обнаружены еще Фейербахомъ. И такъ оно и было на самомъ дъль. Ни одинъ изъ новъйшихъ критиковъ матеріализма не привелъ ни одного довода, который не былъ бы опровергнутъ или самимъ Фейербахомъ или, еще раньше его, французскими матеріалистами, но "критикамъ Маркса", —Э. Бернштейну. К. Шмидту, Б. Кроче и т. д. н т. д.—"эклектическая нищенская похлебка" самоновъйшаго нъмецкаго любомудрія кажется совершенно новымъ блюдомъ: они питались ею и, видя, что Энгельсъ, не считалъ нужнымъ заниматься ею, воображали, что онъ "уклоняется" отъ разбора той аргументаціи, которая давнымъ давно уже была разсмотръна имъ и признана ровно никуда не годной. Это старая, но въчно новая исторія. Крысы никогда не перестанутъ думать, что кошка много сильнъе льва.

Признавая поразительное сходство,—а отчасти и тождество,—взглядовъ Фейербаха со взглядами А. Фореля, замътимъ, однако, что если этотъ послъдній обладаетъ гораздо большимъ запасомъ естественнонаучнаго образованія, то Фейербахъ имълъ передънимъ преимущество обстоятельнаго знанія философіи. Поэтому Форель дълаетъ промахи, какихъ мы не встръчаемъ у Фейербаха, Форель называетъ свою теорію психофизіологической теоріей тожде-

ства і). Противъ этого нельзя возражать по существу, потому что всякая терминологія есть условная вещь, но такъ какъ теорія тождества лежала когда-то въ основъ совершенно опредъленной идеалистической философіи, то Форель лучше сдълалъ бы, если бы прямо, смъло и просто объявилъ свое ученіе матеріалистическимъ, но онъ, какъ видно, сохранилъ нъкоторые предразсудки противъ матеріализма и потому выбралъ другое названіе. Вотъ почему мы находимъ нужнымъ отмѣтить, что тождество въ смыслъ Фореля не имъетъ ничего общаго съ тождествомъ въ идеалистическомъ смыслъ.

"Критики Маркса" не знаютъ и этого. К. Шмидтъ въ полемикъ съ нами приписывалъ матеріалистамъ именно идеалистическое ученіе о тождествъ. На самомъ дълъ матеріализмъ признаетъ ед инство субъекта и объекта, а вовсе не тождество ихъ. И это хорошо выяснено было опять-таки Фейербахомъ.

По Фейербаху, единство субъекта и объекта, мышленія и бытія имѣетъ смыслъ только тогда, когда за основу этого единства берется человѣкъ. Это опять звучитъ на какой-то особый, "гуманистическій" ладъ, и большинство людей, занимавшихся Фейербахомъ, не считало нужнымъ получше вдуматься въ то, какимъ образомъ человѣкъ служитъ основой единства указанныхъ противоположностей. На самомъ дѣлѣ Фейербахъ понимаетъ это вотъ какъ. "Только тамъ,—говоритъ онъ,—гдѣ мышленіс есть не субъектъ для себя. а предикатъ дъйствительнаго (т. е. матерьяль-

<sup>1)</sup> См. его статью: "Die psycho—physiologische Identitätstheorie als wissenchaftliches Postulat" въ сборвикъ: "Festschrift I. Rosenthal", Leipzig 1906, erstes Theil, s. s. 119—132.

наго Г. П.) существа, только тамъ мысль не есть п'вчто оторванное отъ бытія 1). Теперь спрашивается: гдъ же, въ какихъ философскихъ системахъ мышление есть "субъекть для себя", т. е. нъчто независимое отъ тъльснаго существованія мыслящаго индивидуума? Отвьть ясень: въ идеалистическихъ системахъ. Идеалисты сначала превращають мышленіе въ самостоятельную, независимую отъ человъка сущность ("субъектъ для себя"),а потомъ объявляютъ, что въ ней, въ этой сущности, разръшается противоръчіе между бытіемъ и мышленіемъ. Именно потому, что ей, независимой отъ матеріи сущности, свойственно отдъльное, независимое бытіе. П оно дъйствительно разръшается въ ней, такъ какъ что же такое – эта сущность? Мышленіе. И это мышленіе существуетъ, —есть, — независимо ни отъ чего другого. Но это ръшение противоръчія есть чисто-формальное ръшеніе его. Оно достигается только тъмъ, что, - какъ мы уже говорили выше, - устраняется одинъ изъ его элементовъ: именно, независимое отъ мышленія бытіе. Бытіе оказывается простымъ свойствомъ мышленія, и когда мы говоримъ, что данный предметъ существуетъ, это значитъ только то, что онъ существуетъ въ мышленіи. Такъ понималъ этотъ вопросъ, напримъръ, Шеллингъ. Для него мышленіе было тъмъ абсолютнымъ принципомъ, изъ котораго необходимо сладоваль дайствительный міръ, т. е. природа и "конечный" духъ. Но какъ слъдоваль? Что означало существование дъйствительнаго міра? Не что иное, какъ существованіе въ мышленіи. Для Шеллинга вселенная была лишь самосозерцаніемъ абсолютнаго духа. И то же мы

<sup>1)</sup> Werke, II, 340.

видимъ у Гегеля. Но Фейербахъ не довольствовался такимъ чисто формальнымъ разрѣшеніемъ противорѣчія между мышленіемъ и бытіемъ. Онъ указывалъ на то, что мышленія, независимаго отъ человѣка, т. е. отъ дѣйствительнаго, матеріальнаго существа, нѣтъ и быть не можетъ. Мышленіе есть дѣятельность мозга. "Но мозгъ только до тѣхъ поръ служитъ органомъ мышленія, пока онъ связанъ съ головой и тѣломъ человѣка" 1).

Теперь мы видимъ, въ какомъ смыслъ человъкъ является у Фейербаха основой единства бытія и мышленія. Онъ является ею въ томъ смыслъ, что онъ самъ есть не что иное, какъ матерьяльное существо, обладающее способностью къ мышленію. Но если онъ есть такое существо, то ясно, что въ немъ не устраняется ни одинъ изъ элементовъ противоръчія: ни бытіе, ни мышленіе, ни "матерія", ни "духъ", ни субъектъ, ни объектъ. Они именно объединяются въ немъ, какъ въ субъектъ-объектъ. "Я есмь и я мыслю... только, какъ субъектъ-объектъ", говоритъ Фейербахъ.

Быть не значить существовать въ мысли. Въ этомъ отношении философія Фейербаха гораздо яснѣе философіи І. Дищена. "Доказать, что нѣчто существуетъ,— замѣчаетъ Фейербахъ,—значитъ доказать, что оно существуетъ не только въ мысли". 2) И это совершенно вѣрно. Но вѣдь это имѣетъ тотъ смыслъ, что единство между мышленіемъ и бытіемъ вовсе не означатъ и не можетъ означать тождества между ними.

Здъсь выступаетъ передъ нами одна изъ самыхъ

<sup>1)</sup> Werke, II, 362-363.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Werke, X, 187.

важныхъ чертъ, отличающихъ матеріализмъ отъ пле-

#### IV.

Когда говорять, что Марксъ и Энгельсъ были въ теченіе нъкотораго времени послъдователями Фейербаха, то не рѣдко хотятъ этимъ сказать, что когда прошло это время, то міросозерцаніе Маркса-Энгельса существенно измѣнилось и стало совершенно отличнымъ отъ міросозерцанія Фейербаха. Какъ видно, такъ представляется дело К. Дилю, который находитъ, что вліяніе Фейербаха на Маркса обыкновенно очень преувеличивается 1). Это огромная ошибка. Переставъ быть послъдователями Фейербаха, Марксъ и Энгельсъ вовсе не перестали раздѣлять весьма значителную часть его собственно философскихъ взглядовъ. И это лучше всего доказывается тъми тезисами, въ которыхъ Марксъ критиковалъ Фейербаха. Тезисы эти вовсе не устраняютъ основныхъ положеній философіи Фейербаха; они только исправляють эти положенія и, - главное, требуютъ волье послъдовательнаго, чъмъ у Фейербаха, приложенія ихъ къ объясненію окружающей человъка дъйствительности, въ особенности же его собственной дъятельности. Не мышленіе опредъляеть собою бытіе, а бытіе опредъляеть собою мышленіе. Эта мысль лежитъ въ основъ основъ всей философіи Фейербаха. II эта же мысль кладется Марксомъ и Энгельсомъ въ основу матеріалистическаго объясненія исторіи. Матеріализмъ Маркса и Энгельса представляетъ собою гораздо болъе развитое ученіе, нежели матеріализмъ Фейербаха. Но матеріалистическіе взгляды Маркса и

<sup>1)</sup> Handwörterbuch der Staatswissenschaft n. V. S. 708.

Энгельса развивались въ томъ самомъ направленіи, которое указывалось внутренней логикой философіи Фейербаха. Вотъ почему взгляды эти всегда будутъ не вполнѣ ясны,—особенно съ ихъ философской стороны,—для того, кто не потрудиться выяснить себѣ, какая именно часть названной философіи вошла, какъ составной элементъ въ міросозерцаніе основателей научнаго соціализма. П когда вы, читатель, встрѣтите человѣка, хлопочущаго о томъ, чтобы найти "философское обоснованіе", для историческаго матеріализма, вы можете быть увѣрены, что у этого глубокомысленнаго смертнаго есть очень большая недохватка въ только что указанномъ нами отношеніи.

Но оставимъ глубокомысленныхъ людей. Уже въ своемъ третьемъ тезисъ о Фейербахъ Марксъ вплотную подходить къ самой трудной изо встахъ тахъ задачъ, которыя ему предстояло ръшить въ области исторической "практики" общественнаго человъка съ помощью выработаннаго Фейербахомъ правильнаго понятія объ единствъ субъекта и объекта. Тезисъ этотъ гласить: "Матеріалистическое ученіе о томъ, что люди представляютъ собою продуктъ обстоятельствъ и воспитанія... забываетъ, что обстоятельства измѣняются именно людьми, и что воспитатель самъ долженъ быть воспитанъ". Разъ ръшена эта задача, "тайна" матеріалистическаго объясненія исторіи открыта. Но Фейербахъ не могъ ръшить ее. Въ исторіи онъ, —подобно французскимъ матеріалистамъ XVIII въка, съ которыми у него было много общаго, - оставался идеалистомъ Тутъ Марксу-Энгельсу приходилось строить наново, пользуясь тымь теоретическимы матеріаломы, который былъ накопленъ къ тому времени общественной наукой, а преимущественно французскими историкамиэпохи

реставраціи. По и туть философія Фейербаха все-таки давала имъ изкоторыя драгодзиныя указанія: Фейсрбахъ говоритъ: "искуство религія, философія и наука суть лишь проявленія или откровенія челов'яческой сущности." 1) Отсюда следуеть, что "человеческая сущность" заключаеть въ себф объяснение всъхъ идеологій, т. е. что развитіе этихъ послъднихъ обусловливается развитіемъ "человіческой сущности". Что же она такое? Фейербахъ отвъчаетъ: "сущность человъка заключается лишь въ общности, въ единствъ человъка съ человъкомъ". <sup>2</sup>) Это очень пеопредъленно. И тутт мы видимъ передъ собою предълъ, дальше кстораго не пошелъ Фейербахъ. Но за этимъ предъломъ какъ разъ и начинается область найденнаго Марксомъ.Энгель. сомъ матеріалистическаго объясненія исторіи: это объяснение указываеть намъ именно тъ причины, которымъ опредъляется, въ ходъ развитія человъка, "общность единства человъка съ человъкомъ", т. е. тъ взаимныя отношенія, въ которыя люди вступаютъ между собою Этотъ предалъ не только отдаляетъ Маркса отъ Фейербаха, но и свидътельствуетъ объ его близости къ нему.

Шестой тезисъ о Фейербахъ говоритъ, что сущ ность человъка есть совокупность всъхъ общественныхъ отношеній. Это гораздо опредъленнъе нежели то, что говорилъ самъ Фейербахъ; но здъсь едва-ли не яснъе, чъмъ гдъ нибудь, обнаруживается тъсная генетическая связь міросозерцанія Маркса съфилософіей Фейербаха.

Когда Марксъ писалъ этотъ тезисъ, онъ уже зналъ

<sup>1)</sup> Werke, II, 343.

<sup>2)</sup> Werke II. 344.

не только то направленіе, въ которомъ слѣдовало искать рѣшенія задачи, но также и самое ея рѣшеніе. Въ своей "Критикѣ Гегелевской философіи права" онъ показаль, что взаимныя отношенія людей въ обществѣ, правовыя отношенія, равно какъ и формы государственной жизни,—писалъ онъ тамъ,—не могутъ быть объяснены ни сами собой, ни такъ называемымъ общимъ развитіемъ человѣческаго духа, но коренятся въ матеріальныхъ условіяхъ человѣческой жизни, совокупность которыхъ Гегель, по примѣру англичанъ и французовъ XVIII-го столѣтія, обозначилъ именемъ гражданскаго общества; анатоміи же гражданскаго общества нужно искать въ его экономіи".

Теперь оставалось только объяснить происхождение и развитие экономіи, чтобы им'єть полное р'єшеніе той задачи, съ которой матеріализмъ не могъ справиться въ теченіе ц'єлыхъ стол'єтій. Это объясненіе и было дано Марксомъ-Энгельсомъ.

Само собою разум'вется, что, говоря о полномъ рѣшеніи этой великой задачи, мы имѣемъ въ виду лишь ея общее, алгебраическое рѣшеніе, которой матеріализмъ не могъ рѣшить въ теченіе цѣлыхъ столѣтій. Само собою разумѣется, что, говоря о полномъ рѣшеніи, мы имѣемъ въ виду не ари өметик у общественнаго развитія, а его алгебру; не указаніе причинъ отдѣльныхъ явленій, а указаніе того, какъ надо подходить къ открытію этихъ причинъ. А это значить, что матеріалистическое объясненіе исторіи имѣло прежде всего методологическое значеніе. Это прекрасно понималъ Энгельсъ, когда писалъ: "намъ нужны не столько голые результаты, сколько изученіе (das Studium); результаты—ничто, если брать ихъ не-

зависимо отъ ведущаго къ нимъ развитія" 1). Но этого не понимаютъ подчасъ ни "критики Маркса", которымъ, какъ говорится, Богъ проститъ, ни нъкоторые изъ его "послъдователей", что гораздо хуже. Микель Анджело говорилъ о себъ. "Мои знанія породятъ множество невъждъ". И это его пророчество, къ сожальнію, оправдалось. Теперь невъждъ порождаютъ Марксовы знанія. Винить въ этомъ надо, конечно, не Маркса, а тъхъ, которые говорятъ вздоръ во имя его. Но чтобы избъжать вздора, необходимо именно понять методологическое значеніе историческаго матеріализма.

#### V.

Вообще одной изъ самыхъ великихъ заслугъ Маркса и Энгельса передъ матеріализмомъ является выработка ими правильнаго метода. Сосредоточивъ свои усилія на борьбѣ со спекулятивнымъ элементомъ въ философіи Гегеля, Фейербахъ мало оцѣнилъ и использовалъ ея діалекти ческій элементь, Онъ говоритъ: истинная діалектика есть вовсе не діалогъ уединеннаго мыслителя съ самимъ собою; она есть діалогъ между я и ты" 2). Но, во первыхъ, у Гегеля діалектика тоже не имѣла значенія "ліалога уединеннаго мыслителя съ самимъ собою; а во-вторыхъ замѣчаніе Фейербаха правильно опредѣляетъ исходную точку философіи, но не ея методъ. Этотъ пробѣлъ былъ пополненъ Марксомъ-Энгельсомъ, которые поняли, что ошибочно было бы

<sup>1)</sup> Nachlass, I, 477.

<sup>2)</sup> Werke, II 345.

борясь со спекулятивной философіей Гегеля, игнорировать его діалектику. Нѣкоторые критики утверждали, что въ первое время послъ своего разрыва съ идеализмомъ Марксъ тоже относился къ діалектикъ съ большимъ равнодушіемъ. Но это мнѣніе, имъющее нѣкоторый видъ вѣроятности, опровергается тѣмъ, указаннымъ нами выше, фактомъ, что уже въ "Deutsch-Französischen Jahrbüchern" Энгельсъ говорилъ, о методъ, какъ о душъ новъйшей системы взглядовъ 1). II во всякомъ случав вторая часть "Нищеты Философіи" совстить не оставляеть мъста для сомнънія въ томъ, что въ эпоху своей полемики съ Прудономъ Марксъ прекрасно понималъ значение діалектическаго метода и умълъ корошо пользоваться имъ. Побъда Маркса надъ Прудономъ въ этомъ споръ была побъдой человъка, умъвшаго мыслить діалектически, надъ человъкомъ, не съумъвшимъ выяснить себъ природу діалектики, но пытавшимся примѣнить ея методъ къ анализу капиталистическаго общества. И та же вторая часть "Нищеты Философіи" показываеть, что уже въ то время діалектика, которая имъла у Гегеля чисто идеалистическій характеръ, и которая сохранила таковой у Прудона, - поскольку она вообще была усвоена имъ, -- была поставлена Марксомъ на матеріалистическую основу 2).

Въ послъдствіи, характеризуя свою матеріали-

<sup>1)</sup> Энгельсъ имълъ въ виду не лично себя, а всъхъ вообще своихъ единомышленниковъ: "Wir bedürfen", говорилъ онъ, къ числу же его единомышленниковъ несомнънно, принадлежалъ и Марксъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. "Нищету Философін", часть II "замъчанія" первое и второе.

стическую діалектику, Марксъ писалъ: "для Гегеля, логическій процессъ, превращающійся у него, подъ именемъ Пдеи, въ самостоятельнаго субъекта, есть Деміургъ дъйствительности, которая составляетъ только его внъшнее проявленіе. Для меня же, какъ разъ наоборотъ, идеальное есть переведенное и переработанное въ человъческой головъ матеріальное". Эта характеристика предполагаетъ полное согласіе съ Фейербахомъ, во первыхъ, во взглядъ на Гегелеву "пдею", а, во-вторыхъ на отношеніе мышленія къ бытію. "Поставить на ноги" Гегелеву діалектику могь только человъкъ, убъжденный въ правильности основного положенія философіи Фейербаха: не мышленіе обусловливаетъ бытіе, а бытіе—мышленіе.

Діалектику многіе смѣшиваютъ съ ученіемъ о развитіи и она, въ самомъ дѣлѣ, есть такое ученіе. Но діалектика существенно отличается отъ вульгарной "теоріи" эволюціи", которая цѣликомъ построена на томъ принципѣ, что ни природа, ни исторія не дѣлаютъ скачковъ, и что всѣ измѣненія совершаются въ мірѣ лишь постепенно. Еще Гегель показалъ, что, понятое такимъ образомъ ученіе о развитіи смѣшно и несостоятельно.

«Когда хотятъпонять возникновен і е или и с чезновен і е чего либо, — говорить онъ въ первомъ томъ своей «Логики», — то воображають обыкновенно, что уясняють себъ дъло посредствомъ представленія о постепенности такого возникновенія или уничтоженія. Однако, измъненія бытія совершаются не только путемъ перехода одного количества въ другое, но также путемъ перехода качественныхъ различій въ количественныя и наобороть, того перехода, который прерываетъ постепенность, ставя на мъсто

одного явленія другое" 1). И всякій разъ, когда прерывается постепенность, происходить скачекъ. Гегель показываетъ далъе цълымъ рядомъ примфровъ, какъ часто им фютъ м фсто скачки и въ природѣ, и въ исторіи, и обнаруживаетъ смѣшную логическую ошибку, лежащую въ основѣ вульгарной "теоріи эволюціи". "Въ основъ ученія о постепенности, -- замъчаетъ онъ, -- лежитъ представленіе о томъ, что возникающее уже существуетъ въ дъйствительности и остается незамътнымъ только вследствіе своихъ малыхъ размеровъ. Точно также, говоря о постепенномъ уничтоженіи, воображаютъ, будто не бытіе даннаго явленія, или то новое явленіе которое должно занять его мъсто, уже находится на лицо, хотя пока еще и незамътно... Но такимъ образомъ устраняется всякое понятіе о возникновеніи п уничтоженіи... Объяснять возникновеніе или уничтоженіе постепенностью измітненія значить сводить все дъло къ скучной тавтологіи и представлять себъ возникающее или уничтожающееся въ уже готовомъ видъ" (т. е. уже возникшимъ или уже уничтожившимся. Г. П.) 2).

Этотъ діалектическій взглядъ Гегеля на неизбъжность скачковъ въ процессъ развитія былъ полностью усвоенъ Марксомъ и Энгельсомъ. Энгельсъ подробно развиваетъ его въ своей полемикъ съ Дюрингомъ, при чемъ онъ и его "ставитъ на ноги", т. е. на матеріалистическій фундаментъ.

Такъ, онъ указываетъ, что переходъ одного вида

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wissenschaft der Logik, erster Band, Nürhberg 1812, s. s. 313-314.

<sup>2)</sup> По вопросу о "скачкахъ" см. нашу брошюру: "Горе г. Тихомирова", С.-Петербургъ, изд. М. Малыхъ, стр. 6--14.

энергіп въ другой не можетъ совершиться иначе, какъ посредствомъ скачка <sup>1</sup>). Такъ, онъ ищетъ въ современной химіи подтвержденія діалектической теоремы о переходѣ количества въ качество <sup>2</sup>). Вообще права діалектическаго мышленія подтверждаются у него діалектическими свойствами бытія. Бытіе и здѣсь обусловливаетъ собою мышленіе.

Не входя въ болѣе подробную характеристику матеріалистической діалектики, (объ ея отношеніи къ тому, что можно назвать низшей логикой въ параллель съ низшей математикой, см. въ нашемъ предисловіи къ нашему переводу брошюры "Людвигъ Фейербахъ"), мы напомнимъ читателю, что въ теченіе последняго двадцатилетія теорія, видящая въ процессе развитія одни только постепенныя измѣненія, стала терять подъ ногами почву даже въ біологіи, гдв она раньше пользовалась едва ли не всеобщимъ признаніемъ. Въ этомъ отношеніи работамъ Армана Готье и Гугоде Фриса-суждено, повидимому, составить эпоху. Достаточно сказать что созданная де-Фрисомъ теорія мутацій представляеть собою ученіе о скачкообразномъ развитіи видовъ (см. его двухъ-томное сочинение: "Die Mutations Theorie" Leipzig 1901—1903; его реферать: Die Mutationen und die Mutations-Perioden bei der Entstehung der Arten, Leipzig 1901, и его же лекціи, читанныя въ Калифорнскомъ

<sup>1)</sup> Bei aller Allmäligkeit bleibt der Vebergang von-einer Bewegungsform zur andern immer ein Sprung, eine entscheidende Wendung. So der Vebergang von der Mechanik der Weltkörper zu der kleineren Massen auf einem einzelnen Weltkörper; ebenso von der Mechanik der Massen zu der Mechanik der Moleküle-die Bewegungen umfassend, die wir in der eigentlich sogenannten Physik untersuchen" и т. д. Dühring's Umwälzung, стр. 57.

<sup>2)</sup> Ibid. S. 128 и слвд.

университетъ и появившіяся въ нъмецкомъ переводъ подъ названіемъ: "Arten und Varietäten und ihre Entstehung durch die Mutation", Berlin 1906).

По мнѣнію этого выдающагося натуралиста, слабою стороной Дарвиновой теоріи происхожденія видовъявляется именнота мысль, что это про исхожденіе можетъбыть объяснено постепенными измѣненіями <sup>1</sup>). Интересно также и очень мѣтко то замѣчаніе де - Фриса, что господство теоріи постепенныхъ измѣненій въ ученіи о происхожденіи видовъ было неблагопріятно для экспериментальнаго изслѣдованія относящихся сюда вопросовъ <sup>2</sup>).

Къ этому полезно прибавить еще вотъ что. Въ современномъ естествознаніи довольно быстро распространяется, преимущественно между нео-ламаркистами, ученіе о такъ называемой одушевленности матеріи, т. е. о томъ, что матерія вообще, а особенно всякая организованная матерія, обладаетъ извъстною степенью чувствительности. Это ученіе, разсматриваемое нъкоторыми, какъ прямая противоположность матеріализму (см. напримъръ, книгу Р. Г. Франсэ "Der heutige Stand der Darwin'schen Fragen, Leipzig 1907), на самомъ дълъ представляетъ собою, будучи правильно понято пишь переводъ на языкъ новъйшаго естественнаго матеріалистическаго ученія Фейрбаха объ единствъ бытія и мышленія, объекта и субъекта "). Можно съ увъренностью утвер-

<sup>1)</sup> Die Mutationen, s. s. 7-8.

<sup>2)</sup> Artenetc., s. 421.

<sup>3)</sup> Не нужно, впрочемъ, забывать, что къ ученію объ "олушевленности матеріи заклонялись многіс французскіе матеріалисты XVIII въка. О Спинозъ мы уже не говоримъ.

ждать, что усвоившіе это ученіе Марксъ и Энгельсъ отнеслись бы къ указанному, — пока еще, правда, очень плохо разработанному, — направленію въ естествознаніи съ самымъ живымъ интересомъ.

Герценъ справедливо говоритъ, что философія Гегеля, которую многіе считали консервативной по преимуществу, есть настоящая алгебра революціи. Но у Гегеля эта алгебра оставалась безъ всякаго примъненія къ жгучимъ вопросамъ практической жизни. Спекулятивный элементъ по необходимости вносилъ въ философію великаго абсолютнаго идеалиста духъ консерватизма. Совершенно другое видимъ мы въ матеріалистической философіи Маркса. Революціонная "алгебра" выступаетъ въ ней во всей непреодолимойсилъ своего діалектическаго метода. Марксъ говоритъ: "Въ своемъ мистифицированномъ видъ діалектика была нъмецкой модой, потому что она какъ будто оправдывала существующій порядокъ вещей. Въ своемъ раціональномъ видъ она непріятна буржуазіи и ея теоретикамъ, потому что она, объясняя существующее, объясняетъ также и его отрицаніе и его неизбѣжное уни. чтоженіе; потому что она разсматриваетъ каждую данную форму въ ходъ движенія, т. е., стало быть, съ преходящей стороны; потому что она не останавливается ни передъ чтмъ, будучи критической и революціонной по существу".

Смотря на вопросъ о матеріалистической діалектикъ съ точки зрѣнія исторіи русской литературы, можно сказать, что она впервые давала необходимый и достаточный методъ для разрѣшенія того вопроса о разумности всего дѣйствительнаго, надъ которымъ такъ мучительно бился нашъ геніальный Бѣ-

линскій <sup>1</sup>). Только діалектическій методъ Маркса, будучи приложенъ къ изученію русской жизни, показалъ намъ, что было въ ней дѣйствительнымъ, и что только казалось таковымъ.

### VI.

Приступая къ матеріалистическому объясненію исторі и, мы прежде всего наталкиваемся, какъ мы видъли, на вопросъ о томъ, гдъ лежатъ дъйствительныя причины развитія общественныхъ отношеній. И мы уже знаемъ, что "анатомія гражданскаго общества" опредъляется его экономіей. Но чъмъ же опредъляется эта послъдняя?

На это Марксъ отвъчаетъ такъ: "Въ общественномъ производствъ своей жизни люди наталкиваются на извъстныя необходимыя, отъ ихъ воли независящія отношенія— отношенія производства, которыя соотвътствуютъ опредъленной ступени развитія ихъ матеріальныхъ производительныхъ силъ. Совокупность этихъ отношеній производства составляетъ эко но мическую структуру общества, реальную основу, на которой возвышается юридическая и политическая надстройка <sup>2</sup>).

Этимъ отвътомъ Маркса весь вопросъ о развити экономіи сводится, стало быть, къ тому, какими причинами обусловливается развитіе производительныхъ силъ, находящихся въ распоряженіи общества. А въ этой своей послъдней формъ онъ ръшается прежде

<sup>1)</sup> См. нашу статью: "В'йлинскій и разумная дійствительность" въ сборників "За двадцать лівть".

<sup>2)</sup> См. предисловіе къ "Zur Kritik der politischen Oekonomie"; есть русскій переводъ.

всего указаніемъ на свойства географической среды.

Уже Гегель въ своей философіи исторіи отмъчаеть важную роль "географической подкладки всемірной исторіи". Но такъ какъ причиной всякаго развитія у него является, въ послъднемъ счетъ, Идея; такъ какъ онъ только мимоходомъ и только во второстепенныхъ случаяхъ прибъгалъ, какъ бы противъ воли, къ матеріалистическому объясненію явленій, то высказанный имъ глубоко върный взглядъ на великое историческое значеніе географической среды не могъ привести его ко всъмъ тъмъ плодотворнымъ выводамъ, которые изъ него вытекаютъ. Эти выводы были сдъланы въ ихъ полнотъ только матеріалистомъ Марксомъ.

Свойства географической среды опредъляютъ собою характеръ какъ тѣхъ предметовъ природы, которые служать человъку для удовлетворенія его потребностей, такъ и тъхъ, которые производятся имъ самимъ съ той же цълью. Тамъ, гдъ не было металловъ. туземныя племена не могли собственными силами выйти за предълы того, что мы называемъ каменнымъ въкомъ. Точно также и для перехода первобытныхъ рыболововъ и охотниковъ къ скотоводству и земледълію нужны были соотвътствующія свойства географической среды, т. е. въ данномъ случаъ-соотвътствующія фауна и флора. .Т. Г. Морганъ замъчаетъ, что отсутствие способныхъ къ прирученію животныхъ въ западноми полушаріи и специфическія различія во флоръ обоихъ полушарій причинили большія различія въ ходъ общественнаго развитія ихъ обитателей 1). Вайцъ говоритъ о краснокожихъ

<sup>1)</sup> Die Urgesellschaft, Stuttgart 1891, s. s. 20-21.

съверной Америки: "У нихъ совсъмъ нътъ домашнихъ животныхъ. Это очень важно, потому что въ этомъ обстоятельствъ заключается главная причина, вынуждающая ихъ оставаться на низшей ступени развитія" 1). Швейнфуртъ сообщаетъ, что когда въ Африкъ данная мъстность оказывается перенаселенной, то часть ея жителей выселяется, при чемъ она иногда мъняетъ свой образъ жизни въ зависимости отъ географической среды: "Племена, занимавшіяся до тъхъ поръ земледъліемъ, становятся охотничьими, а племена, жившія отъ своихъ стадъ, переходятъ къ земледълію" 2). По его же словамъ, жители богатой желъзомъ мъстности, охватывающей значительную часть центральной Африки, «естественно стали заниматься добываніемъ желъза" 3).

Но это еще не все. Уже на самыхъ низшихъ ступеняхъ развитія человѣческія племена вступаютъ во взаимныя сношенія, обмѣниваясь другъ съ другомъ нѣкоторыми изъ своихъ произведеній. Этимъ раздвигаются предѣлы географической среды, вліяющей на развитіе производительныхъ силъ каждаго изъ этихъ племенъ, и ускоряется ходъ этого развитія. Но понятно, что большая или меньшая легкость возникновенія и поддержанія подобныхъ сношеній также зависить отъ свойствъ географической среды: еще Гегель говорилъ, что моря и рѣки сближаютъ людей, между тѣмъ какъ горы ихъ раздѣляютъ. Впрочемъ, моря сближаютъ людей только на сравнительно болѣе высокихъ ста-

<sup>1)</sup> Au coeur de l'Afrique, Paris 1875, tome I, p. 199.

<sup>2)</sup> Ibid, t. II, p. 94.

<sup>3)</sup> О вліяній климата на земледѣліе см. также у Ратцеля: "Die Erde und das Leben", Leipzig und Wien 1902 II Band, s. s. 540—541.

діяхъ развитія производительныхъ силь; на болфе же низкихъ-море, по справедливому замъчанію Ратцеля, очень сильно затрудняетъ сношенія между раздъленными имъ племенами 1). Но какъ бы тамъ ни было а несомивнию, что чъмъ разнообразиве свойства географической среды, тъмъ благопріятнье она для развитія производительныхъ силъ. "Не абсолютное плодородіе почвы, -- говоритъ Марксъ, - а ея дифференцированіе, разнообразіе ея естественных произведеній составляетъ естественную основу общественнаго раздъленія труда и заставляетъ человъка, въ силу разнообразія окружающихъ его естественныхъ условій, разнообразить свои собственныя потребности, способности, средства и способы производства" <sup>2</sup>). Почти слово въ слово тоже повторяеть за Марксомъ Ратцель: "Главное дело не въ наибольшей легкости добыванія пищи, а въ возбужденіи извъстныхъ наклонностей, привычекъ и, наконецъ, потребностей въ человъкъ" 3)

Итакъ, свойства географической среды обусловливаютъ собою развитіе производительныхъ силъ; развитіе же производительныхъ силъ обусловливаетъ собою развитіе экономическихъ, а вслѣдъ за ними и всѣхъ другихъ общественныхъ отношеній. Марксъ поясняетъ это слѣдующими словами: "Въ зависимости отъ характера производительныхъ силъ измѣняются и общественныя отношенія производителей другъ къ другу, измѣняются условія ихъ совмѣстной дѣятельности и ихъ участія во всемъ ходѣ производства. Съ изобрѣ-

<sup>1)</sup> Anthropogeographic Stuttgart, 1882, crp. 29.

<sup>2)</sup> Das Kapital, I Band, III Auflage, S. S. 524-526.

<sup>3)</sup> Völker Kunde, I Band, Leipzig 1887, S. 56.

теніемъ новаго военнаго орудія, огнестрѣльнаго оружія, необходимо должна была измѣниться вся внутренняя организація арміи, ровно какъ и всѣ тѣ взаимныя отношенія, въ которыхъ стоятъ входящія въ составъ арміи лица, и благодаря которымъ она представляетъ собой организованное цѣлое; наконецъ, измѣнились также и взаимныя отношенія цѣлыхъ армій" 1).

Чтобы сдълать это пояснение еще болье нагляднымъ, приведемъ примъръ. Мазаи, въ восточной Африкъ, убиваютъ своихъ плънниковъ, потому что, — какъ говоритъ Ратцель, — это пастушеское племя еще не имъетъ технической возможности воспользоваться пхъ подневольнымъ трудомъ. А сосъдние съ этими пастухами земледъльцы Вакамба имъють возможность использовать этотъ трудъ и потому оставляють своимъ плънникамъ жизнь, обращая ихъ въ рабство. Возникновение рабства предполагаетъ, стало быть, достижение извъстной ступени въ развити общественныхъ силъ, позволющей эксплуатировать трудъ невольниковъ 2). Но рабство есть такое производ-

¹) Наполеонъ I, говоритъ: "La nature des armes décide de la composition des armées, des places de campagne, des marches, des positions, des ordres de bataille, du tracé et des profils des places fortel; ce que met une opposition constante entre le systéme de guerre des anciens et celui des modernes". Précis des guerres de césar, Paris 1836, pp. 87—88.

<sup>2)</sup> Völkerkunde. 1, 83. Надо, впрочемъ, замътить, что обращение въ рабство сводится иногда, на первыхъ студеняхъ развития къ насильственному принятию плънни ковъ въ общественную организацию побъдителе и на равныхъ правахъ съ ними. Тутъ нътъ пользовавия прибавочнымъ трудомъ глъвника, а есть только общая выгода, проистекающая отъ сотрудничества съ нимъ. Но этотъ видъ рабства предполагаетъ наличность извъстныхъ производительныхъ силъ и извъстной организации производства.

ственное отношеніе, съ появленіемъ котораго начинается раздъленіе на классы общества, знавшаго прежде лишь раздъленія, соотвътствующія поламъ и возрастамъ. Когда рабство достигаетъ полнаго развитія, оно накладываетъ свою печать на всю экономію общества, а черезъ посредство экономіи на всъ прочія общественныя отношенія и прежде всего на политическій строй. Какъ ни различались между собою по своему политическому устройству античныя госуларства, но ихъ главная отличительная черта состояла въ томъ, что каждое изъ нихъ было политической организаціей, выражавшей и защищавшей интересы однихъ свободныхъ людей.

#### VII.

Мы знаемъ теперь, что развитие прои водительныхъ силъ, опредъляющее собою, въ послъднемъ счетъ, развитие всъхъ общественныхъ отношений, опредъляется свойствами географической среды. Но, разъвозникнувъ, данныя общественныя отношения сами оказываютъ большое вліяние на развитие производительныхъ силъ. Такимъ образомъ, то, что первоначально является слъдствиемъ, въ свою очередь становится причиной; между развитиемъ производительныхъ силъ и общественнымъ строемъ возникаетъ взаимодъйствие, въ различныя эпохи принимающее самые разнообразные виды.

Надо помнить также, что если даннымъ состояніемъ производительныхъ силъ обусловливаются существующія въ данномъ обществъ внутреннія отношенія, то отъ того же состоянія зависятъ, въ концѣ кон-

цовъ, и его вифшнія отношенія. Каждой данной ступени развигія производительныхъ силъ соотвътствуетъ опредъленный характеръ воор уженія, военнаго искусства и, наконецъ, международнаго, — точнъе: междуобщественнаго, т. е. между прочимъ и между племеннаго, - права. Охотничьи племена не могутъ создавать крупныхъ политическихъ организацій именно потому, что низкій уровень ихъ производительныхъ силъ вынуждаетъ ихъ, по образному древне-русскому выраженію, разбредаться розно, небольшими общественными группами, въ поискахъ средствъ существованія. А чъмъ больше "разбредаются розно" эти общественныя группы, тъмъ неизбъжнъе становится разръшение путемъ болъе или менъе кровавой борьбы даже такихъ ссоръ, которыя въ цивилизованномъ обществъ легко могли бы быть ръшены въ камеръ мирового судьи. Эйръ говоритъ, что когда нъсколько австралійскихъ племень сходится между собою для извъстныхъ цълей въ опредъленной мъстности, то такія сближенія никогда не бываютъ продолжительными: еще прежде чамъ австралійневъ заставить разойтись недостатокъ пищи или необходимость заняться преследованіемъ дичи, между ними начинаются враждебныя столкновенія, очень скоро ведущія, какъ изв'єстно, къ битвамъ 1).

Всякій понимаетъ, что подобныя столкновенія могутъ происходить по самымъ разнообразнымъ поводамъ. Но замъчательно, что большинство путешественниковъ приписываютъ ихъ экономическимъ причинамъ.

<sup>1)</sup> Ed. J. Eure. Manners and Customs of the Aborigi nes of the Australia, London, 1847, p 243.

Когда Стенлей спросилъ нѣсколько туземцевт въ экваторіальной Африк'в, какъ воз чкають ихъ войны съ сосѣдними племенами, ему отвѣтили: "Наши ребята пойдутъ на охоту; сосѣди станутъ ихъ прогонять: тогда мы нападаемъ на сосѣдей, а они на насъ, и мы деремся пока не надоѣстъ или пока какая-нибудь сторона не окажется побѣжденной 1). Подобно этому, Бертонъ говоритъ: "Всѣ войны въ Африк'в вызываются только двумя причинами: похищеніемъ скота или захватомъ людей 2). Ратцель считаетъ вѣроятнымъ, что въ Новой Зеландіи войны между туземцами не рѣдко вызывались простымъ желаніемъ полакомиться человѣчьимъ мясомъ 3). Но большая склонность туземцевъ къ людоѣдству сама объясняется бѣдностью тамошней фауны.

Всякій знаетъ, какъ много зависитъ исходъ войны отъ вооруженія каждой изъ воюющихъ сторонъ. А ихъ вооруженіе опредъляется состояніемъ ихъ производительныхъ силъ, ихъ экономіей и ихъ общественными отношеніями, выросшими на основъ экономіи 4).

<sup>1)</sup> Dans les Tenèbres, de Afrique Paris 1890, Tome II, p. 91.

<sup>2</sup> Burton, Voyage aux grands lacs de l'Afrique orientalle Paris 1862 p. 666.

<sup>3)</sup> Jbid. S. 93.

<sup>1)</sup> Это хорошо разъяснено Энгельсомъ въ тъхъ главахъ Анти-Дюринга, которыя посвящены разбору "теорін насилія". См. также книгу "Les maîtres de la guerre", par le lieutenant-colonele Rouset, professeur à l'ecole supérieure de la guerre, Paris 1901. Авторь этой книги, излагающій взгляды генерала Банналя, говорить: "Соціальное состояніе каждой данной исторической эпохи имъетъ преобладающее вліяніе не только на военный организмъ націи, но еще и на характеръ, на способности и на стремленія военныхъ людей. Обыкновенные генералы пользуются обычными методами, употребляють въ дѣло обызныя средства и побѣждаютъ или теряють пораженія смотря по обстоятельствамъ... Что же касается

Сказать, что такіе то народы или племена были завоеваны другими народами, еще не значитъ объяснить, почему соціальныя последствія ихъ завоеванія были именно такія, а не какія-нибудь другія. Соціальныя послъдствія завоеванія Галліи римлянами были совсъмъ не ть, которыя получились отъ завоеванія той же страны германцами. Соціальныя посл'ядствія завоеванія Англіи норманнами были совствить не тть, которыя произошли отъ завоеванія Россіи монголами Во всъхъ этихъ случаяхъ разница обусловливались въ послъдней инстанціи различіемъ въ экономическомъ стров общества, подвергавшагося завоеванію, съ одной стороны, и общества, совершавшаго это завоевание съ другой. Чѣмъ болѣе развиваются производительныя силы даннаго племени или народа, тъмъ болъе увеличивается для него по крайней мъръ, возможность лучше вооружить себя для борьбы за существованіе.

Однако, это общее правило допускаетъ много достойныхъ замъчанія исключеній. На низшихъ стадіяхъ развитія производительныхъ силъ въ вооруженіи пле-

великихъ полководцевъ, то они подчиняютъсвоему генію средства и пріемы борьбы" (стр. 2). Какъ? Эго самов интереснов. Оказывается, что они, "руководствуясь чёмъ-то въ родё инстинктивной догадки, преобразують и средства, и пріемы сообразво параллельнымъ заковамъ соціальной обелюціи, рёшительное вліяніе когорой на технику военнаго искусства оцёнивается ими одними" (та же стр.) значить остается открыть причинную связь "соціальной обелюціи" съ экономическямъ развитіемъ общества, чтобы дать матеріалистическое объясненіе наиболёв, по видимому, неожиданнымь успьхамъ военнаго дёла. Самъ Руссо очень недалекъ отъ такого объясненія. Историческій очеркъ новёйшаго искусства, дёлаемый имъ на осноганіи неизданныхъ работъ ген. Банналя, очень похожъ на тотъ, который мы находимъ въ указаніяхъ Энгельса. Мёстами сходство приближается къ полному тожеству.

менъ, находящихся на весьма различныхъ стадіяхъ экономическаго развитія, — напримфръ: кочующихъ пастуховъ и осъдлыхъ земледъльцевъ, - не можетъ быть такой большою, какою она становится впоследствии, Кром'в того, движение по пути экономическаго развитія, оказывая существенное вліяніе на характеръ даннаго народа, иногда до такой степени уменышаетъ его воинственность, что онъ становится не въ силахъ сопротивляться болве отсталому въ экономическомъ отношеній, но за то болье привычному къ войнь непріятелю. Вотъ почему мирныя земледъльческія племена неръдко подвергаются завоеванію со стороны воинственных в народовъ. Ратцель замѣчаеть, что самыя прочныя государственныя организаціи получаются у "полукультурныхъ народовъ" въ результать соединенія, путемь завоеванія, обоихь этихь элементовъ: земледъльческаго и пастушескаго 1). Какъ ни справедливо въ общемъ это замъчаніе, надо, однако помнить, что даже и въ такихъ случаяхъ, — хорошій тому примъръ: Китай, — экономически отсталые завоеватели мало-по-малу вполнт подчиняются вліянію бол ве развитого въ экономическом в отношеніи з авоеваннаго народа.

Географическая среда имѣетъ большое вліяніе не только на первобытныя племена, но также и на такъ называемые к ультурные народы. "Необходимость установить общественный контроль надъ извѣстной силой природы для ея эксплуатаціи въ большихъ размѣрахъ, для ея подчиненія человѣку посредствомъ организованныхъ человѣческихъ усилій, говоритъМарксъ, играетъ самую рѣшительную роль въ исторіи промы-

<sup>1)</sup> Тамь же, S. 19.

шленности. Таково было значеніе регулированія воды въ Египтъ, въ Ломбардіи, въ Голландіи или въ Персіи и въ Индіи, гдъ орошеніе посредствомъ искусственныхъ каналовъ приноситъ землъ не только необходимую воду, но въ то же время, ея илъ, минеральное удобреніе съ горъ. Тайна промышленнаго процвътанія Испаніи и Сициліи при арабахъ заключается въ канализаціи 1).

Ученіе о вліяніи географической среды на историческое развитіе челов'вчества часто сводилось къ признанію не посредственна го вліянія "климата" на общественна о челов'вка: предполагалось, что одна "раса" становилась подъ вліяніемъ "климата" свободолюбивой; другая — склонной терп'вливо подчинять с власти бол'ве или мен'ве деспотическа го монарха; третья—суев третой и потому зависимой отъ духовенства и т. п. Такой взглядъ преобладаетъ, наприм'ть, еще у Бокля 2). По Марксу, географическая среда

<sup>1)</sup> Das Kapital, ibid. SS. 524-526.

<sup>2)</sup> См. его History of civilization in England, vol. I, Leipzig 1865, pp. 36—37. По Боклю, одна изъ четырехъ естественныхъ причинъ, вліяющихъ на складъ народнаго характера, — "о б щ і й в и дъ с т р а н ы" (the general Aspect of Nature) вліяетъ главнымт образомъ на воображеніе, а сильно развитое воображеніе порождаєтъ суевърія, которыя въ свою очередь замедляютъ развитіе знаній. Частыя землетрясенія въ Перу, повліявъ на воображеніе туземцевь, оказали свое вліяніе и на политическій строй. Если испанцы и итальявцы суевърны, то это происходитъ опять таки отъ землетрясенія и вулканическихъ изверженій (тамъ же, стр. 112—113). Это не по с р е д с т в е н о — психологическое вліяніе особенно сильно на первыхъ стадіяхъ культурнаго развитія. Но современная наука устанавливаетъ наоборотъ, поразительное сходство религіозныхъ върованій первобытныхъ илеменъ, находящихся одинакувой стедени экономическаго развитія. Взглядъ Бокля, за-

вліяеть на человька черезь посредство производственных тотношеній, возникающих въданной мъстности на основъ данных тороизводительных силъ, первымъ условіемъ развитія которых торых торой ства этой среды. Современная этнологія все болье и болье переходить на эту точку зрънія. И сообразно съ этимъ все меньшая и меньшая роль въ исторіи "культуры" отводится ею "расъ". "Обладаніе извъстными культурными пріобрътеніями не имъетъ ничего общаго съ расой",—говорить Ратцель 1).

Но разъ достигнуто данное "культурное" состояніе, оно, несомнънно, вліяетъ на физическія и психическія свойства "расы" <sup>2</sup>).

Вліяніе географической среды на общественнаго человька представляеть собою перемыную величину. Обусловливаемое свойствами этой среды развитіе производительных силь увеличиваеть власть человыка нады природой и тымы самымы ставитыего вы новое отношеніе кы окружающей его

имствованный этимъ послъднимъ отъ писателей XVIII въка, былъ высказанъ еще Гиппократомъ. (См. Des aires, des laut et des licux, traduction de Coray, Paris 1800, парагр. 76, 85, 86, 88 и т. д.).

<sup>1)</sup> Völker kunde, I, S. 10. Еще Милль, повторяя слова "олного изъ геличайшихъ мыслителей нашего времени", говорилъ: "of all vulgar modes of escaping from the consideration of the effect of social and moral influences of the human mind, tye mest Vulgar is that of attributing the diversities of conduct and character to inherent natural differences". Principles of political Economy, Vol. I, p. 390.

<sup>2)</sup> О расъ см. интересную работу Ж Фино: Le prèjugè des races, Paris 1905.

географической средъ; нынъшніе англичане реагирують на эту среду совсъмь не такъ, какъ реагировали на нее племена, населявшія Англію во время Юлія Цезаря. Этимъ окончательно устраняется то возраженіе, что характеръ населенія данной мъстности можеть существенно измъниться, несмотря на то, что ея географическія свойства остаются неизмънными.

#### VIII.

Порождаемыя данной экономической структурой правовыя и политическія отношенія <sup>1</sup>) оказываютъ ръшительное вліяніе на всю психику общественнаго человъка. Марксъ говоритъ: "На различныхъ формахъ общественности, на общественныхъ условіяхъ существованія возвышается цълая надстройка различныхъ своеобразныхъ чувствъ и иллюзій, взглядовъ и понятій". Бытіе опредъляетъ собою мышленіе. И можно сказать, что каждый новый шагъ, дълаемый наукой въ объясненіи процесса историческаго развитія, является

<sup>1)</sup> О вліянін экономики на складъ общественныхъ отношеній см. Энгельса: Der Urspung der Familie, des Privateigenthums und des Staats, achte Auflage. Stuttgart 1900, P. Гильдебранда: Recht und Sitte auf verschiedenen Kulturstufen, 1-er Th. lena 1896, къ сожалѣнію, Гилльдебрандъ плохо владѣеть экономическимь матеріаломъ. Интересная брошюра Т. Ахельса: Rechtsentstehung und Rechtsgeschichte, Leipzig 1904, разсматривая право. какъ продуктъ развитія сбщественной жизни, не углубляеть вопроса о томъ, чъмъ обуслояливается развитіе этой поглъдней. Въ квигъ М. А. Ваккаро: Les bases sociologiques du droit et de l'etat, Рагіз 1898, разсыпано не мало отдъльныхъ замъчаній, проливающихъ свъть на нък торыя стороны предмета; но вь общемъ Ваккоро самъ еще не разобрался въ вопросъ.

новымъ доводомъ въ пользу этого основного положе-

нія новъйшаго матеріализма.

Уже въ 1877 г. Людвигъ Нуареписаль: "Языкъ и жизнь разума вытекли изъ совифетной деятельности, направленной къ достиженію общей цъли, изъ первобытной работы нашихъ предковъ 1). Развивая далъе эту замъчательную мысль, Л. Нуаре указывалъ на то, что первонально языкъ обозначаетъ предметы объективнаго міра не какъ им вющіе извъстный образъ, а какъ получившіе таковой (nicht als Gestalten, sondern als gestaltete), не какъ активные, оказывающие извъстное дъйствие, а какъ пассивные, подвергающіеся дѣйствію <sup>2</sup>). И онъ поясняеть это тымь справедливымъ соображеніемъ, что «вст предметы входятъ въ поле зрънія человъка, т. е. дълаются для него вещами лишь въ той мъръ, въ какой они подвергаются его воздъйствію, и сообразно съ этимъ они получають свои обозначенія, т. е. имена» 3). Короче, человъческая дъятельность, по мнънію Нуарэ, даеть содержание первоначальнымъ корнямъ языка 4). Интересно, что Нуаре находилъ первый зародышъ въ своей теоріи въ той мысли Фейербаха, что сущность человъка состоитъ въ общественности, въ единствъ человъка съ человъкомъ. О Марксъ онъ, повидимому, не зналъ ничего, потому что въ противномъ случав онъ увидълъ бы, что его взглядъ на роль дъятельности въ образованіи языка ближе къ Марксу, оттъ-

<sup>1)</sup> Der Ursprung der Sprache, Mainz, p 331.

<sup>2)</sup> Ibid, S. 341.

<sup>8)</sup> S. 347.

<sup>4)</sup> S. 369.

нявшему въ своей гносеологіи человъческую дъятельность въ противоположность Фейербаху, говорившему преимущественно о "созерцаніи".

Едва-ли нужно напоминать по поводу теоріи Нуарэ, что характеръ дъятельности людей въ процессъ производства опредѣляется состояніемъ ихъ производительныхъ силъ. Это очевидно. Полезнъе будетъ отмътить, что ръшающее вліяніе бытія на мышленіе особенно ясно видно у первобытныхъ племенъ, общественная и умственная жизнь которыхъ несравненно проще, нежели жизнь цивилизованныхъ народовъ. Фонъ-денъ-Штейненъ пишетъ о туземцахъ центральной Бразилін, что мы поймемъ ихъ только тогла, когда будемъ ихъ разсматривать, какъ создание (Erzeugniss) охотничьяго быта. "Главнъйшимъ источникомъ ихъ опыта были животныя, - продолжаетъ онъ, - и съ помощью этого опыта... они главнымъ образомъ и объясняли себъ природу, составляли свое міросозерцаніе" 1). Условія охотничьяго быта опредълили собою не только міросозерцаніе этихъ племенъ, но также ихъ нравственныя понятія, ихъ чувства и даже, замъчаетъ тотъ же писатель, эстетические вкусы. И совершенно то же мы видимъ у пастушескихъ племенъ. У тъхъ изъ нихъ, которыхъ Ратцель называетъ односторонними скотоводами,--предметомъ, по крайней мѣрѣ, 99% всѣхъ ихъ разговоровъ является скотъ съ его происхождениемъ, привычками, достоинствами и недостатками" 2). Такими "односторонними скотоводами были, напримъръ, несчастные

Unter den Natur-Völkern Zentral-Brasiliens, Berlin 1894,
 201.

<sup>2)</sup> Ibid. SS. 205 -206.

герреро, съ такой звърской жестокостью "усмиренные" недавно "цивилизованными" германцами <sup>1</sup>).

Если главнъйшимъ источникомъ опыта были у первобытнаго охотника животныя, и если все его міросозерцаніе строилось на этомъ опыть, то неудивительно, что и вся минопогія охотничьихъ племенъ, -- замъняющая собою на этой ступени и философію, и теологію, и науку, -- почерпаетъ свое содержаніе изъ того же источника. "Что характеризуетъ собою минологію бушмэновъ, — говоритъ Эндрью Лэнгъ, —такъ это почти исключительная роль, которую играють въ ней животныя. Кромъ одной старухи, тамъ и сямъ появляющейся въ ихъ безсвязныхъ легендахъ, въ этихъ минахъ врядъ-ли когда-нибудь выступаетъ человъкъ"<sup>2</sup>). По словамъ Бр. Смита, боги австралійцевъ, - подобно бушмэнамъ, еще не вышедшихъ изъ охотничья го быта. — преимущественно птицы и животныя 8).

<sup>1)</sup> Объ «односто ронних» пастухах» см. особенно книгу Фритша: «Еіпдерогепе Sud-Afrikas», Breslau, 1872. Фритшъ говорить: «Идеаль каффра, предметъ, о которомъ онъ мечтаетъ и который онъ съ любовью воспѣваетъ въ своихъ пъсняхъ. это—его скотъ, т. е. самое цънное его имущество. Съ пѣснями въ честь скота чередуются пѣсни въ честь начальника племени, гъ которыхъ его скотъ опять играетъ большую роль». І, 50. Уходъ за скотомъ считается у каффровъ самымъ почетнымъ занятіемъ (І, 85), и даже война нравится каффру главнымь образомъ потому что сулитъ ему, въ видѣ добычи, пріобрѣтеніе скота (І, 79). Тяжбы вызываются у каффровъ столки веніями изъ за скота, (І, 322). У того же Фритша есть очень интересное описаніе быта о х о т и ик о въ—бушменовъ (І, 424 и слѣд.).

<sup>2)</sup> Mythes, cultes et religion, trad. par d. Charillet, Paris 1896, p. 332.

<sup>8)</sup> Тутъ вадо помнить то замъчаніе Рих. Андрае, что первочально человъкъ воображаеть своихъ боговъ въ видъ животныхъ,

Религія первобытныхъ племенъ изучена пока еще недостаточно хорошо. Но то, что мы уже знаемъ о ней, безусловно подтверждаетъ правильность того краткаго положенія Фейербаха-Маркса, что "не религія дълаетъ человъка, а человъкъ дълаетъ религію". Эд. Тайлоръ говоритъ: "Очевидно, что у всъхъ народовъ типомъ божества служилъ человъкъ; вслъдствіе этого, строй человъческаго общества и его правительство становятся образцомъ, согласно которому создается небесное общество и небесное правительство" 1). Это уже — несомнѣнно матеріалистическій взглядъ на религію: извъстно, что еще Сэнъ-Симонъ держался противоположнаго взгляда, объясняя общественный и политическій строй древнихъ грековъ ихъ религіозными върованіями. Но еще гораздо важнъе то, что наука уже начинаетъ обнаруживать причинную связь между развитіемъ техники у первобытныхъ народовъ ихъ и міросозерцаніемъ 2). Съ этой стороны ей, очевидно, предстоять богатыйшія открытія.

Изъ идеологіи первобытнаго общества лучше другихъ изучено теперь искусство. Въ этой области собранъ богатъйшій матеріалъ, самымъ недвусмысленнымъ и самымъ убъдительнымъ образомъ свидъ-

<sup>«</sup>Когда, впослъдствіи, начинается антропоморфизація животныхъ. возникаютъ миническія превращенія людей въ животныхъ. (Ethnographische Parallele und Vergleiche, Neue Folge Leipzig. 1889, S. 116). Антропоморфизація животныхъ предполагаетъ уже сравнительно болъе высокую ступень развитія производительныхъ силъ. Ср. также Фробеніуса: "Die Weltanschauung der Naturvölker", Weimar 1898, S. 24.

<sup>1)</sup> La Civilisation primitive, Paris 1876, tome II, p. 322.

<sup>2)</sup> Ср. Г. Шурца; Vorgeschichte der Kultur, Leipzig und Wien 1900, S.S. 559—564. Ниже мы, по другому поводу, еще вервемся къ этому вопросу.

тельствующій о правильности и, такъ сказать, неизбъжност и матеріалистическаго объясненія исторіи. Этотъ матеріалъ такъ великъ, что мы можемъ перечислить завсь лишь главнъйшія изъ относящихся сюла сочиненій: Schweinfurth, Artes Africanae, Leipzig 1875; R. Andree, Ethnographische Parallelle, статья: Das Zeichnen bei den Naturvölkern; Von den Steinen. Unter den Naturvölkern Zentral-Brasiliens, Berlin 1894; G. Mallery: Picture Writing of the american Indians An. Rep. of the Bureau of Ethnology, Waschington 1893; Hoernes: Urgeschichte der bildenden Kunst in Europa, Wien 1898; Ernst Grosse. Die Anfänge der Kunst; ero жe: Kunstwissenchaftliche Studien, Tübingen 1900; Yrjö Hirn: Der Urspung der Kunst, Leipzig 1904; Karl Bücher: Arbeit und Rhythmus, dr. Aufl. 1902; Gabriel et Adr. de Mortillet: le Prehistorique, Paris 1900, p. p. 217-230; Hoernes: Der diluviale Mensch in Europa. Braunschweig 1903; Sophus Müller l'Europe prehistorique, trad du danois par Em. Philipot Paris 1907; Rich. Wallaschek: Anfänge der Tonkunst, Leipzig. 1903.

Каковы тѣ выводы, къ которымъ пришла современная наука по вопросу о возникновеніи искусства, покажутъ слѣдующія положенія изъ перечисленныхъ нами авторовъ. Гöрнесъ говоритъ 1): "Орнаментика можетъ развиваться только изъ промышленной дѣятельности, которая представляетъ собою ея вещественную предпосылку: народы, совсѣмъ не знающіе промышленности... не знаютъ и орнаментики". Фонъ-денъ-Штейненъ считаетъ, что рисованіе (Zeichnen) развилось изъ обозначенія предметовъ (Zeichnen) съ практическими цѣлями. Бюхеръ пришелъ

<sup>1)</sup> Urgeschichte etc., s. 38.

къ тому заключенію, что "работа, музыка и поэзія на первоначальной ступени развитія сливаются въ одно, но что основнымъ элементомъ этой троицы была работа, между тъмъ какъ музыка и поэзія имъли лишь второстепенное значеніе". По его мнънію, "происхожденіе поэзіи надо искать въ трудъ". Онъ замъчаетъ, что ни одинъ языкъ не располагаетъ слова, составляющія предложенія, въ ритмическомъ порядкъ. Не въроятно, потому, чтобы люди пришли къ размъренной поэтической ръчи путемъ употребленія своего обыденнаго языка: этому противилась внутренняя логика этого языка. Какъ же объяснить происхождение размфренной, ритмической рфчи? Бюхеръ предполагаетъ, что размъренныя, ритмическія движенія тъла сообщили образной поэтической ръчи законы своего сочетанія. Это тымь болые выроятно, что на низшихъ ступеняхъ развитія эти ритмическія движенія обыкновенно сопровождаются п вніемъ. Но чемъ же объясняется сочетаніе тълодвиженій? Характеромъ производительныхъ процессовъ. Такимъ образомъ, "тайна" стихосложенія лежитъ въ производительной дъятельности 1).

- Р. Валлашекъ такъ формулируетъ свой взглядъ на происхождение сценическихъ представлений у первобытныхъ племенъ <sup>2</sup>): "Предметами этихъ представлений были:
- "1. Охота, война, гребля (у охотниковъ: жизнь и привычки животныхъ; животныя пантомимы; маски  $^3$ ).

Наз. соч., стр. 342 и слъд.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Нав. соч. стр. 257.

<sup>3)</sup> Изображающія обыкновенно тоже животныхъ. Г. П.

"2. Жизнь и привычки скота (у паступнескихъ на-родовъ).

"3. Работа (у земледѣльцевъ: посѣвъ, молотьба,

уходъ за виноградниками).

"Въ представленіи участвовало все племя, которое при этомъ пѣло (хоръ). Распѣвались лищенныя смысла слова: содержаніе давалось именно представленіемъ (пантомимой). Изображались только дѣйствія обыденной жизни абсолютно необходимыя въ борьбѣ за существованіе". Валлашекъ говоритъ, что у многихъ первобытныхъ племенъ при такихъ представленіяхъ хоръ дѣлится иногда на двѣ противостоящія одна другой части. "Таковъ былъ,—прибавляетъ онъ,—первоначальный видъ греческой драмы, которая прежде тоже была животной пантомимой. Животнымъ игравщимъ наибольшую роль въ хозяйственной жизни грековъ, была коза (слово трагедія и происходитъ отъ tragos—козелъ)".

Трудно придумать болъе яркую иллюстрацію къ тому положенію, что не бытіе опредъляется мышленіемъ, а мышленіе—бытіемъ!

## IX.

Но хозяйственная жизнь развивается подъ вліяніємъ роста производительныхъ силъ. Поэтому измѣняются взаимныя отношенія людей въ процессѣ производства, а съ ними и человѣческая психика. Марксъ говоритъ: "На извѣстной ступени своего развитія и роизводительныя силы обшества вступаютъ въ противорѣчіе съ существующими въ этомъ обществѣ производительными отношеніями или, выражая то же самое юридическимъ языкомъ, съ имуществен-

ными отношеніями, внутри которыхъ они до тахъ поръ развивались Изъ формъ, содъйствовавшихъ развитію производительныхъ силъ, эти отношенія превращаются въ препятствіе для ихъ развитія. Тогда наступаетъ эпоха соціальной революціи. Съ измѣненіемъ экономической основы измъняется болъе или менъе быстро вся возвышающаяся надъ ней огромная надстройка. Ни одна общественная формація не исчезаетъ раньше, чъмъ разовыются всъ производительныя силы, которымъ она предоставляетъ достаточно простора, и новыя, высшія производственныя отношенія никогда не занимаютъ мъста старыхъ раньше чьмъ выработаются въ иъдрахъ стараго общества матеріальныя условія ихъ существованія 1). Поэтому можно сказать, что человъчество всегда ставитъ себъ лишь исполнимыя задачи, ибо при внимательномъ разсмотрънін всегда оказывается, что самая задача является лишь тамъ, гдт матеріальныя условія ея рѣшенія уже существують или находятся въ процессъ своего возникновенія".

Тутъ мы имѣемъ передъ собой настоящую,—и при томъ чисто матеріалистическую, — "алгебру" общественнаго развитія. Въ этой алгебрѣ есть мѣсто какъ для "скачковъ" — эпохи соціальныхъ революцій, —такъ и для постепенныхъ измѣненій. Постепенныя количественныя измѣненія въ свойствахъ даннаго порядка вещей ведутъ, наконецъ, къ измѣненію качества, т. е. къ паденію стараго способа производства, — или, какъ выражается здѣсь Марксъ, старой общественной формаціи, —и къ замѣнѣ его новымъ. По замѣчанію Маркса,

<sup>1)</sup> Извъство, что у насъ осенью 1905 г. въкоторые марксисты разсуждали не такъ...

восточный, античный, феодальный и современный намъ. буржуазный способы производства могутъ быть разсматриваемы въ общихъ чертахъ, какъ послъдовательныя ("прогрессивныя") эпохи экономическаго развитія общества. Но надо думать, что когда Марксъ ознакомился впоследствій съ книгой Моргана о первобытномъ обществъ, то онъ, въроятно, измънилъ свой взглядъ на отношение античнаго способа производства къвосточному. Въ самомъ дъль, логика экономическаго развитія феодальнаго способа производства привела къ соціальной революцін, знаменовавшей собою торжество капитализма, Но логика экономическаго развитія, напримъръ, Китая или древняго Египта вовсе не вела къ появленію античнаго способа производства. Въ первомъ случать ръчь идетъ о двухъ фазахъ развитія, одна изъ которыхъ слѣдуетъ за другою и порождается ею. Второй же случай представляеть намъскор ве два со существующихъ типа экономическаго развитія. Античное общество смънило собою родовую общественную организацію, и та же организація предшествовала возникновенію восточнаго общественнаго строя. Каждый изъ этихъ двухъ типовъ экономическаго устройства явился, какъ результатъ того роста производительныхъ силъ въ недрахъ родовой организаціи, который въ концт концовъ неизбтжно долженъ былъ привести ее къ разложенію. И если эти два типа весьма значительно отличаются одинъ отъ другого, то ихъ главныя отличительныя черты сложились по дъ вліяніемъ географической среды, въ одномъ случат предписывавшей обществу, достигшему извъстной ступени роста производительныхъ

силъ, одну совокупность производственныхъ отношеній, а въ другомъ—другую, весьма отличную отъ первой.

Открытію родовой организаціи, очевидно, суждено сыграть такую же роль въ общественной наукѣ, какую сыграло въ біологіи открытіе клѣточки. И пока Марксъ и Энгельсъ не были знакомы съ этой организаціей, въ ихъ теоріи общественнаго развитія не могли не оставаться значительные пробѣлы, какъ это и призналъ впослѣдствіи самъ Энгельсъ.

Но открытіе родовой организаціи, впервые давшее ключъ къ пониманію низшихъ стадій общественнаго развитія, явилось только новымъ и могучимъ доводомъ въ пользу матеріалистическаго объясненія исторіи, а не противъ него. Оно дало возможность гораздо лучше всмотрѣться въ то, какъ складываются первыя фазы общественнаго бытія, и какимъ образомъ общественное бытіе опредѣляетъ собою тогда общественное мышленіе. Но этимъ оно придало поразительную ясность той истинѣ, что общественное мышленіе опредѣляется общественнымъ бытіемъ.

Впрочемъ, это мимоходомъ. Главное, на что нужно здъсь обращать вниманіе, это указаніе Маркса на то, что имущественныя отношенія, сложившіяся на данной ступени роста производительныхъ силъ, въ продолженіи нъкотораго времени способствуютъ дальнъйшему росту этихъ силъ, а потомъ начинаютъ мъшать ему 1). Это напоминаетъ намъ о

THE WORLD SHAPE

<sup>1)</sup> Возьмемъ то же рабство. На извъстной ступени оно с пособствуетъ росту производительныхъ силт, а потомъ начинаетъ препятствовать ему. Его исчезновение у культурныхъ народовъ запада является слъдствіемъ ихъ эко по ми-

томъ, что хотя данное состояніе производительныхъ силь служить причиной, вызывающей данныя производственныя, и въ частности имущественныя,отношенія, но разъ возникли эти последнія, какъ слъдствіе указанной причины, они начинають вліять на эту причину съ своей стороны. Такимъ образомъ получается взаимод вйствіе между производительными силами и общественной экономіей. А такъ какъ на экономической основъ выростаетъ цълая надстройка общественныхъ отношеній, чувствъ и понятій, причемъ эта надстройка тоже сначала способствуетъ, а потомъ препятствуетъ экономическому развитію, то между надстройкой и основой тоже возникаетъ вза ийод вйствіе, заключающее въ себъ полную разгадку вськъ тыхъ явленій, которыя на первый взглядъ кажутся противоръчащими основному положенію историческаго матеріализма.

Все, что сказано было до сихъ поръ "критиками" Маркса о мнимой односторонности марксизма и объего будто бы пренебреженіи ко всѣмъ другимъ "факторамъ" общественнаго развитія, кромѣ экономическаго подсказывалось простымъ непониманіемъ той роли, какая отводится у Маркса-Энгельса взаимодѣйствію

ческаго развитія. (О работь вы античномы міры см. интересную работу профессора Эт. Чиккоти: "II tram onto della Schiavitú". "Тогіпо 1809). Дж. Г. Спикь (Speke) Les sourels du Nil", Paris 1965, р. 21) говорить что среди вегровы рабы считають безчестнымы и постыднымы ябломы побыть оты хозяина, заплатившаю за нихы деньги. Кы этому надо прибавить, что ты же рабы считають свое положеніе болье поченнымы, нежели положеніе наем наго работника. Такы взгляды соотвытствуєть той фазы, когда работво остается еще и рогрессивнымы явленіємы.

между "основаніемъ" и "надстройкой". Чтобы убъдиться, напримъръ, въ томъ, какъ мало игнорировали Марксъ и Энгельсъ значеніе политическа го фактора, достаточно прочитать тъ страницы "Коммунистическа го манифеста", гдъ говорится объ освободительномъ движеніи буржуазіи. Тамъ сказано:

"Буржуазія, которая представляла собою то угнетенное подъ игомъ феодаловъ сословіе, то вооруженную и самоуправляющуюся ассоціацію въ городской коммунь; буржуазія, которая здысь была независимой городской республикой, тамъ третьимъ податнымъ сословіемъ монархическаго государства; которая явилась, затъмъ, противовъсомъ дворянству въ монархіи абсо. лютной или ограниченной сословнымъ представительствомъ, — буржуазія, вообще послужившая главной основой большихъ монархій, завоевала себъ, наконецъ, съ появленіемъ крупной промышленности и всемірнаго рынка, исключительную политическую власть въ новъйшемъ конституціонномъ государствъ. Современная государственная власть есть не болъе, какъ комитетъ, выбранный для завъдыванія общественными дълами буржуазіи".

Значеніе политическаго "фактора" обнаружено здѣсь съ достаточной, —нѣкоторые "критики" сами находили даже, что съ преувеличенной, —ясностью. Но происхожденіе и сила этого "фактора", ровно какъ и способъ его дѣйствія въ каждый данный періодъ развитія буржуазіи, сами объясняются въ "Манифестъ" ходомъ экономическаго развитія, вслѣдствіе чего разнообразіе "факторовъ" ни мало не нарушаетъ единства коренной причины.

Политическія отношенія несомнѣнно вліяютъ на экономическое движеніє; но также несомнѣнно и то,

что прежде, чѣмъ вліять на него, они имъ создаются.

Тоже надо сказать и о и сихик в общественнаго человька, о томъ, что Штаммлеръ нъсколько односторонне называетъ общественными понятіями. "Манифестъ" даетъ весьма убъдительное доказательство того, что его авторы хорошо понимали значеніе илейнаго "фактора". Но въ томъ же "Манифестъ" мы видимъ, что если идейный "факторъ" играетъ важную роль въ развитіи общества, то онъ самъ предварительно создается этимъ развитіемъ.

"Когда древній міръ пришель въ упадокъ, древнія религіи были побъждены христіанствомъ. Когда христіанскія идеи уступали мъсто просвътительнымъ идеямъ XVIII въка, феодальное общество вело борьбу на жизнь и смерть съ революціонной тогда буржуазіей". Но еще убъдительнъе въ этомъ случать послъдняя глава "Манифеста". Его авторы говорятъ въ ней, что ихъ единомышленники стремятся выработать въ умахъ рабочихъ какъ можно болте ясное сознаніе враждебной противоположности интересовъ буржуазіи и пролетаріата. Всякому понятно, что кто не придаетъ значенія идейному "фактору", у того итть никакого логическаго повода стремиться къ выработкть въ умахъ какой бы то ни было общественной группы какого бы то ни было сознанія.

# X.

Мы потому цитируемъ "Манифесть" предпочтительно передъ другими сочиненіями Маркса-Энгельса, что онъ относится къ той ранней эпохъ ихъ дъятельности, когда они, по увъренію нъкоторыхъ изъ ихъ "крити-

ковъ", были особенно "односторонни" въ пониманіи взаимнаго отношенія между "факторами" общественнаго развитія. Мы ясно видимъ, что и въ эту эпоху они отличались не "односторонностью", а только стремленіемъ къ монизму, отвращеніемъ къ тому эклектизму, который такъ явственно сказывается въ замѣчаніяхъ гг. "критиковъ".

Не рѣдко указываютъ на два письма Энгельса, напечатанныхъ въ "Sozialistischen Akademiker" и написанныхъ одно въ 1890, а другое въ 1894 г. Г. Бернштейнъ съ радостью ухватился когда-то за эти письма, будто бы содержащія въ себѣ ясное свидѣтельство объ эволюціи, совершившейся съ теченіемъ времени въ воззрѣніяхъ друга и единомышленника Маркса. Онъ сдѣлалъ изъ нихъ двѣ, по его мнѣнію, наиболѣе убѣдительныя выписки, которыя мы считаемъ нужнымъ воспроизвести здѣсь, такъ какъ онѣ доказываютъ совершенно обратное тому, что хотѣлъ доказать г. Бернштейнъ.

Вотъ первая изъ нихъ: "Такимъ образомъ имѣются безчисленныя, взаимно-скрещивающіяся силы, безконечная группа парадлелограмовъ силъ, дающихъ равно дѣ її с твующую,—историческое событіе,—которая сама опять можетъ разсматриваться, какъ продуктъ силы, работающей, въ цѣломъ, безъ сознанія и воли, ибо то, чего хочетъ каждый въ отдѣльности, встрѣчаетъ себѣ помѣху со стороны всѣхъ другихъ, и то, что получается, есть нѣчто, чего не желалъ никто (письмо 1890 г.).

А вотъ вторая выписка: "Политическое, правовое, философское, религіозное, литературное, художественное и проч. развитіе покоится на экономическомъ. Но всѣ они реагируютъ одно на другое и на экономиче-

скій базисъ" (письмо 1894 г.). Г. Бериштейнъ нашелъ. "что это звучитъ нъсколько иначе", чъмъ предисловіе къ "Zur Kritik der politischen Oekonomie", указывающее на связь экономической "основы" съ воздвигающейся на ней "надстройкой". Но почему же иначе? Здъсь повторяетса именно то, что сказано въ названномъ предисловін: политическое и всякое другое развитіе покоится на экономическомъ. Г. Бериштейна, очевидно, сбили съ толку слова: "но вст они реагируютъ одно на другое и на экономическій базисъ". Предисловіе къ "Zur Kritik" было, очевидно, понято самимъ г. Бернштейномъ нъсколько иначе", т. е. въ томъ смыслъ, что выростающая на экономической "основъ" общественная и идеологическая "надстройка" никакого обратнаго вліянія на эту "основу" не оказываетъ. Но мы уже знаемъ, что нътъ ничего ошибочнъе такого пониманія мысли Маркса, и людямъ, наблюдавшимъ "критическіе" опыты г. Бернштейна, оставалось только пожимать плечами, видя, что человъкъ, бравшійся когдато за популяризацію марксизма, не далъ себъ труда, или върнъе, оказался неспособнымъ, предварительно понять это ученіе.

Во второмъ изъ цитированныхъ г. Бериштейномъ писемъ есть мъста, едва-ли не гораздо болъе важныя для выясненія причиннаго смысла исторической теоріи Маркса-Энгельса, нежели такъ плохо понятыя г. Бериштейномъ воспроизводимыя нами строки. Одно изъ этихъ мъстъ гласитъ: "значитъ это надо понимать не такъ, какъ понимаютъ иные, т. е. что автоматически дъйствуетъ само экономическое положеніе, а такъ, что люди сами дълаютъ свою исторію, но дълаютъ ее въ данной средъ опредъляющей ихъ собою (in einem gegebenen, die bedingenden Milieu), на основъ данныхъ

фактическихъ отношеній, между которыми экономическія отношенія,—какъ ни сильно вліяніе, испытываемое ими со стороны отношеній политическихъ и идеологическихъ,—все-таки оказываются въ послѣднемъ счетѣ наиболѣе вліятельными, образуя ту красную нить, которая проходитъ черезъ всѣ остальныя отношенія, и которая одна только и ведетъ насъ къ пониманію".

Къ числу "иныхъ" людей истолковывающихъ историческое учение Маркса-Энгельса въ томъ смыслъ, что въ исторіи "автоматически дъйствуеть само экономическое положение", принадлежалъ, какъ мы это видимъ теперь, самъ г. Бернштейнъ, въ эпоху своего "ортодоксальнаго" настроенія, и до сихъ поръ принадлежатъ многіе и многіе "критики" Маркса. давшіе задній ходъ "о тъ марксизма къ идеализму". Эти глубокомысленные люди обнаруживаютъ большое самодовольство, открывая и ставя на видъ "одностороннимъ" Марксу и Энгельсу то соображеніе, что исторія дълается людьми, а не автоматическимъ движеніемъ экономики. Они бьютъ Марксу челомъ его же добромъ и въ своей невъроятной наивности даже и не подозрѣваютъ. что "Марксъ", котораго они "критикуютъ", не имъетъ ничего общаго кромъ имени, съ настоящимъ Марксомъ, будучи созданъ ихъ собственнымъ и по истинъ разностороннимъ непониманіемъ предмета. Естественно, что "критики" такого калибра были совершенно неспособны "дополнить" и "исправить" что нибудь въ историческомъ матеріа. лизмъ. Поэтому мы и не будемъ больше заниматься ими, предпочитая имъть дъло съ "основоположниками" этой теоріи.

Чрезвычайно важно замътить, что когда Энгельсъ, уже незадолго до своей смерти, отвергалъ "автомати-

ческое" пониманіе историческаго д'яйствія экономики онъ только повторяль, — почти въ тъхъ же самыхъ словахъ, -и поя снялъ то, что написалъ Марксъуже въ 1845 г. въ приведенномъ нами вышетретьемъ тезисъ о Фейербахъ. Марксъ упрекалъ тамъ предшествовавшій ему матеріализмъ въ забвеніи того, что если съ одной стороны люди представляють собою продукть обстоятельствъ, то съ другой — обстоятельства измѣняются именно людьми". Задача матеріализма въ области исторіи, какъ понималъ эту задачу Марксъ, — заключалась стало быть, именно въ томъ, чтобы объяснить, какимъ образомъ "обстоятельства" могутъ измъняться тъми людьми, которые сами создаются обстоятельствами. II эта задача ръшалась указаніемъ на производственныя отношенія, складывающіяся подъ вліяніемъ условій, отъ человіческой воли независящихъ. Производственныя отношенія, это-отношенія людей въ общественномъ процессъ производства. Сказать, что измънились производственныя отношенія значить сказать, что измънились взаимныя отношенія между людьми въ названномъ процессъ. Измъненіе этихъ отношеній не можетъ совершаться "автоматически", т. е. независимо отъ человъческой двятельности, потому что эти отношенія являются отношеніями, устанавливающимися между людьми въ процессъ ихъ дъятельности.

Но эти отношенія могуть изм'вняться, — и очень часто д'вйствительно изм'вняются, — вовсе не въ томъ направленіи, въ которомъ люди хот вли бы изм'внить ихъ. Характеръ "экономической структуры", и то направленіе, въ которомъ изм'вняется этотъ харак-

теръ, зависятъ не отъ воли людей, а отъ состоянія производительныхъ силь и отъ того, какія именно измѣненія въ производственныхъ отношеніяхъ возникаютъ и становятся нужными для общества, вслълствіе дальнъйшаго развитія этихъ силъ. Энгельсъ поясняетъ это слъдующими словами: "Люди сами дълаютъ свою исторію, но они до сихъ поръ дълали ее, - даже внутри отдъльныхъ обществъ, - не по общей волѣ и не по общему плану. Ихъ стремленія взаимно перекрещивались, и именно потому во встахъ такихъ обществахъ царствуетъ необходимость, дополненіемъ и вившней формой проявленія которой служитъ случайность". Человъческая дъятельность сама опредъляется здъсь не какъ свободная, а какъ не обходимая, т. е. какъ законосообразная, т. е. какъ могущая стать объектомъ научнаго изслѣдованія. Такимъ образомъ, историческій матеріализмъ, на переставая указывать на то, что обстоятельства измѣняются людьми, въ то же время впервые даетъ намъ возможность взглянуть на процессъ этого измъненія съточки зрънія науки. И воть почему мы имфемъ полное право сказать, что матеріалистическое объясненіе исторіи даетъ необходимыя пролегомены для всякаго такого ученія о челов вческом в обществ в, которое захочетъ выстроить, какъ наука.

Это до такой степени върно, что уже и въ настоящее время любое изслъдование той или другой стороны общественной жизии пріобрътаетъ на учно е значені е лишь въ той мъръ, въ какой оно приближается къ ея ма теріалистическом у объясненію. И такое объясненіе,—несмотря на пресловутое "воскресеніе идеализма" въ общественныхъ наукахъ,—все

болье и болье становится обычнымъ тамъ, гдъ изслъдователи не предаются назидательнымъ размышленіямъ и разглагольствованіямъ объ "идеалъ", а ставятъ себъ научную задачу обнаруженія причинной связи явленій. Матеріалистами оказываются теперь въ своихъ историческихъ изслъдованіяхъ даже такіе люди, которые не только не раздъляютъ матеріалистическаго взгляда на исторію, но просто на просто не имъютъ о немъ ровно никакого понятія, И тутъ ихъ незнакомство съ этимъ взглядомъ или ихъ предубъжденіе противъ него, мъшающее всестороннему его пониманію, дъйствительно приводитъ къ тому, что слъдуетъ назвать односторонностью и узостью понятій.

## XI.

Вотъ хорошій прим'єръ. Десять лість тому назадъ извъстный французскій ученый Альфредъ Эспинасъ, кстати сказать, большой врагъ современныхъ соціалистовъ, - опубликовалъ чрезвычайно интересный по крайней мъръ, по замыслу "соціологическій этюдъ", "Les origines de la technologie", въ которомъ онъ, исходя изъ того, чисто матеріалистическаго положенія, что въ исторіи человъчества практика всегда предшествуеть теоріи, разсматриваетъ вліяніе техники на развитіе идеологій, т. е. собственно, религіи и философіи въ античной Греціи. Выводъ получается у него тотъ. что въ каждый данный періодъ этого развитія, міросозерцаніе древнихъ грековъ опредълялось состояніемъ ихъ производительныхъ силъ. Это, конечно, очень интересный и важный результатъ. Но человъкъ, привыкшій сознательно примфиять матеріализмъ къ объясненію историческихъ явленій, ознакомывщись съ "Этюдомъ"

Эспинаса, навърно, найдетъ выраженный въ немъ взглядъ о дностороннимъ. И это по той простой причинъ, что французскій ученый почти совсъмъ не обратилъ вниманія на другіе "факторы" развитія идеологій: напримъръ, на классовую борьбу. А между тъмъ этотъ "факторъ" имъетъ по истинъ колоссальное значеніе.

Въ первобытномъ обществъ, не знающемъ раздъленія на класссы, производительная дъятельность человъка непосредственно вліяеть на его міросозерцаніе и на его эстетическій вкусъ. Орнаментика беретъ свои мотивы у техники, а пляска, -едва-ли не самое важное искусство въ такомъ обществъ, не ръдко ограничивается простымъ воспроизведеніемъ производительнаго процесса. Это особенно замътно у охотничьихъ племенъ, стоящихъ на самой низкой изо всъхъ доступныхъ нашему наблюденію ступеней экономическаго развитія 1). Потому-то мы и ссылались главнымъ образомъ на нихъ, когда ръчь шла у насъ о зависимости психики первобытнаго человъка отъ его хозяйственной д ѣ ятельности. Но въ обществ в раздъленномъ на классы, непосредственное вліяніе этой дъятельности на идеологію становится гораздо менфе замфтнымъ. Оно и понятно. Если, напримъръ, одинъ изъ видовъ пляски у австралійской женщины—туземки воспроизводитъ работу собиранія ею кореньевъ, то само собою разумъется, что ни одинъ изъ тъхъ изящныхъ танцевъ, которыми развлекались, напримъръ, французскія св'єтскія красавицы XVIII в'єка, не могъ

<sup>1)</sup> Охотникамъ предшествовали собиратели, — Sammelvölker, —какъвыражаются теперь нъмецкіе ученые. Но вать извъстным намъ дикія племена уже прєвзошли эту ступень.

быть изображеніемъ производительнаго труда этихъ дамъ, ибо никакимъ производительнымъ трудомъ онъ и не занимались, отдаваясь преимущественно "наукъ страсти нъжной". Чтобы понять танецъ австралійской туземки; достаточно знать, какую роль играетъ собираніе женщинами корней дико растущихъ растеній въ жизни австралійскаго племени. А чтобы понять, скажемъ, менуэтъ, совершенно не достаточно знанія экономики Франціи XVIII стольтія. Туть намъ приходится имъть дъло съ танцемъ, выражающимъ собою исихо. логію непроизводительнаго класса. Психологіей этого рода объясняется огромное большинство "обычаевъ и приличаевъ" такъ называемаго порядочнаго общества. Стало быть экономическій "факторъ" уступаетъ здъсь честь и мъсто — психологическому. Но не забывайте, что само появление непроизводительныхъ классовъ въ обществъ есть продукть его экономическаго развитія. Значить экономическій "факторъ" вполнъ сохраняеть свое преобладающее значеніе, даже и уступая честь и мъсто - другимъ. Напротивъ, тогда-то и даетъ себя чувствовать это значеніе, потому что тогда имъ опредъляются возможность и преділы вліянія другихъ "факторовъ" 1).

<sup>1)</sup> Воть примърь изъ другой области. "Факторъ населеніе, какъ выражается А. Кость (см. его "Les facteur population dans l'évolution sociale. Paris 1901) безспорно оказываеть очень большое вліяніе на общественное развитіе. По Марксъ совершенно правъ, говоря, что абстрактные законы размноженія существують только для животныхъ и растеній. Рость (или убыль) населенія въ человъческомъ обществъ зависить отъ устройства этого общества, которое опредъляется его экономической структурой. Никакой "абстрактный законъ размноженія" ничего не объяснить намъ въ томь фактъ, что населеніе современной Франціи почти не увеличи-

Но это еще не все. Высшій классъ даже тогда, когда онъ принимаетъ — въ качествъ руководителя, — участіе въ производительномъ процессъ, смотритъ на низшій съ нескрываемымъ пренебреженіемъ. Это тоже отражается на идеологіяхъ обопхъ классовъ. Французскіе средне-въковые fabliaux, —а особенно les chansons de gestes, —изображаютъ тогдашняго крестьянина въ самомъ непривлекательномъ видъ. Если върить имъ, то:

"Li vilaen sont de laide forme Ainc si tres laide ne vit home; Chaucuns a XV piez de granz En auguls ressemblent jâianz Mais trop sont be daide maniere. Boçu sont deoant en derriere" ¹).

А крестьяне, разумъется, смотръли на себя другими глазами, возмущаясь высокомъріемъ феодаловъю они пъли:

Мы такіе же люди, какъ и они, И такъ же способны страдать, какъ они, и т. д.

И они спрашивали: "Гдѣ былъ дворянинъ въ то время, когда Адамъ пахалъ, а Ева пряла"? Словомъ, каждый изъ этихъ двухъ классовъ смотрѣлъ на вещи со своей собственной точки зрѣнія, особенности которой обусловливались его положеніемъ въ обществѣ.

вается. Очень ошибаются тъ соціологи и экономисты, которые видять въ рость населенія коренную причину общественнаго развитія ссм. А. Лоріа: La legge di popolozione ed il sistema sociale, Siena 1882.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cp. Les classes rurales et le régime domanial en France en moyen age, par Henri Sél. Paris 1901, p. 554.

Борьба классовъ окращивала собою, психологію борющихся сторонъ. И такъ было, конечно, не только въ средніе въка и нетолько во Франціи. И чъмъ болье обострялась классовая борьба въ данной странъ и въ данное время, тъмъ сильнъе становилось ея вліяніе на психологію борющихся классовъ. Кто хочетъ изучать исторію идеологій въ обществъ, раздъленномъ на классы, тому необходимо внимательно считаться съ вліяніемъ. Пначе онъ ничего не пойметъ. Попробуйте дать непосредственно-экономическое объяснение факту появления школы Давида во французской живописи XVIII въка: у васъ ровно ничего не выйдетъ, кромъ смъшного и скучнаго вздора; но попробуйте взглянуть на эту школу, какъ на идеологическое отражение классовой борьбы во французскомъ обществъ на канунъ великой революціи, и дъло сейчасъ же приметъ совершенно другой оборотъ: вамъ стануть вполнъ понятны даже такія качества живописи Давида, которыя, казалось бы, такъ далеки отъ общественной экономіи, что нич вмъ не могутъ быть связаны съ нею.

Тоже приходится сказать и объ исторіи идеологій въ древней Греціи: она испытала на себъ глубочайшее вліяніе классовой борьбы. И вотъ это-то вліяніе и было слишкомъ мало оттівнено въ интересномъ этюдь Эспинаса, вслідствіе чего его важные выводы получили односторонній характеръ. Такихъ примітровъ можно было бы не мало привести уже въ настоящее время, и всть они показывали бы, что вліяніе матеріализма Маркса на многихъ изъ нынішнихъ спеціалистовъ было бы какъ нельзя боліве благотворно въ томъ смыслів, что оно научило бы ихъ принимать во вниманіе другіе факторы", кром в

техническаго и экономическаго. Это похоже на парадоксъ; но это-неоспоримая истина, которая перестанеть удивлять насъ, если мы вспомнимя, что хотя у Маркса всякое общественное движение объясняется экономическимъ развитіемъ общества, но оно очень часто объясняется имъ лишь въ последнемъ счегѣ, т. е. предполагаетъ промежуточное дъйствие цътаго ряда разныхъ другихъ "факторовъ".

> 100 K. 1 15" TO " BOB . . O. COM XII.

Начинаетъ обнаруживаться теперь въ современной наукъ и другая тенденція, прямо противоположвая той, которую мы только что видъли у Эспинаса! Тенденція объяснять исторію идей исключительнымъ вліяніемъ классовой борьбы. Эта, совершенно новая и пока еще мало выразившаяся, тенденція возникла подъ прямымъ вліяніемъ Марксова историческаго матеріализма. Мы видимъ ее въ сочиненіяхъ грека А. Элевееропулоса, главный трудъ котораго: "Wirthschaft und Philosophie. I. Die Philosophie und die Lebensauffassung des Griechenthums auf Grund der gesellschafflichen Zuständé; u II. Die Philosophie und die Lebensauffassung der germanisch-römischen Völker", вышелъ въ Берлинъ въ 1900 году. Элеверпулосъ убъжденъ, что въ философіи всякаго даннаго времени вырежаются свойственныя ему "міросозерцаніе и взгляды на жизнь" (Lebens-und Weltanschauung). Собственно, это не ново. Еще Гегель говорилъ, что всякая философія есть лишь идейное выраженіе своей эпохи. Но у Гегеля свойства различныхъ эпохъ, а слъдовательно и соотвътствующихъ имъ фазъ развитія философіи, опредълялись движеніемъ абсолютной идеи, между

1.

тъмъ, какъ у Элеверопулоса всякая данная эпоха характеризуется прежде всего соотвътствующимъ ей экономическимъ состоянемъ. Экономика всякаго даннаго народа опредъляетъ собою его "жизне-и міропониманіе" которое выражается между прочимъ, и въ философіи. Съ измъненіемъ экономической основы измѣняется также идеологическая надстройка. А такъ какъ экономическое развитіе ведетъ къ раздѣленію общества на классы и къ ихъ борьбъ, то свойственное данной эпохѣ "жизне-и міропониманіе" не имъетъ единообразнаго характера: оно различно у различныхъ классовъ и видоизмѣняется сообразно ихъ положенію, ихъ нуждамъ, ихъ стремленіямъ и ходу ихъ взаимной борьбы.

Такова та точка зрѣнія, съ которой смотритъ Элеверопулосъ на всю исторію философіи. Нечего и говорить о томъ, что эта точка зрънія заслуживаетъ величайшаго вниманія и полнъишаго одобренія. Въ философской литературъ давно уже замъчалась неудовлетворенность обычнымъ взглядомъ на исторію философін, какъ на простую филіацію филосо ' скихъ системъ. Въ брошюръ, вышедшей въ концъ восьмидесятыхъ годовъ и посвященной вопросу о томъ, какъ изучать исторію философіи, извъстный французскій писатель Никавэ прямо говорилъ, что такая филіація сама по себъ объясняетъ очень немногое 1). Появление книги Элевоеропулоса можно было бы привътствовать, какъ новый шагъ въ изучении истории философии и какъ торжество историческаго матеріализма въ его приложенін къ одной изъ наиболѣе отдаленныхъ отъ эко-

L'histoire de la philosophie, ce qu'elle a été, ce qu'elle peut être. Paris 1888.

номін идеологій. Но увы! Элеверопулось не показаль большого искусства въ обращении съ діалектическимъ методомъ этого матеріализма. Онъ до нельзя упростилъ ставшія передъ нимъ задачи и уже по одному этому не могъ найти для нихъ другихъ ръшеній, кромъ очень одностороннихъ, а стало быть и очень неудовлетворительныхъ. Возьмемъ хоть Ксенофана. По словамъ Элевоеропулоса, Ксенофанъ явился философскимъ выразителемъ стремленій греческаго пролетаріата. Это—Руссо своего времени 1). Онъ стремился къ общественной реформъ въ смыслъ равенства и единства всъхъ гражданъ, и его ученіе о томъ, что бытіе едино, было лишь теоретическимъ обоснованіемъ его реформаторскихъ плановъ 2). Изъ этого теоретическаго фундамента реформаторскихъ стремленій Ксенофана логически выросли всь частности его философіи, начиная съ его взгляда на божество и кончая ученіемъ объ обманчивости представленій, получаемыхъ нами съ помощью внѣшнихъ чувствъ 3).

Философія Гераклита Темнаго порождена была аристократической реакціей противъ революціонныхъ стремленій греческаго пролетаріата. Всеобщее равенство невозможно; сама природа дѣлаетъ людей неравными. Каждый долженъ быть доволенъ своей судьбой. Въ государствъ нужно стремиться не къ ниспроверженію существующаго порядка, а къ устраненію произвола, который возможенъ какъ при господствъ немногихъ, такъ и при господствъ массы. Власть должна принадлежать закону, въ которомъ выражается божественный законъ. Божественный

<sup>1)</sup> Цит. Соч., ſ, стр. 98.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 99.

в) Тамъ же, 1 99-101.

законъ не исключаетъ единства; но единство, согласное съ нимъ, есть единство противоположностей. Поэтому осуществление плановъ Ксенофана было бы нарушениемъ божественнаго закона. Развивая и обосновывая далъе эту мысль, Гераклитъ создалъ свое диалектическое учение о становлении (Werden) 1).

Такъ говоритъ Элеверопулосъ. Недостатокъ мѣста не позволяетъ намъ приводить другіе образчики дѣлаемаго имъ анализа причинъ, опредѣлившихъ собою развитіе философіи. Да это едва-ли и нужно. Читатель, надѣемся, и самъ видитъ, что этотъ анализъ долженъ быть признанъ неудачнымъ. Процессъ развитія идеологій вообще несравненно сложнѣе, чѣмъ это представляется Элеверопулосъ 2). Читая его до нельзя упрощенныя соображенія о вліяніи борьбы классовъ на исторію философіи, начинаешь жалѣть о томъ, что ему, какъ видно, осталось совсѣмъ неизвѣстной названная нами выше книга Эспиноса: односторонность, свойственная этой книгѣ, будучи сложена съ его собтвенной односторонностью, можетъ быть, многое исправили бы въ его анализѣ.

Какъ бы тамъ однако ни было, а неудачная попытка Элевоеропулоса все-таки является новымъ свидътельствомъ въ пользу того, —для многихъ неожиданнаго, — положенія, что болѣе основательное усвоеніе историческаго матеріализма Маркса полезно было бы многимъ нынѣшнимъ изслѣдователямъ и менно для предохраненія ихъ отъ односторонности. Элевое-

<sup>1)</sup> Тамъ же. І, стр. 103-107.

<sup>2)</sup> Мы уже не говоримъ о томъ, что въ своихъ ссылкахъ на экономику древней Греціи Элевееропулосъ не даетъ никакого конкретнаго представленія о ней, ограничиваясь общими мъстами, которыя здъсь какъ и вездъ, ничего не объясняють.

ропулосъ знакомъ съ этимъ матеріализмомъ. Но онъ плохо знакомъ съ нимъ. Это доказывается той будтобы—поправкой, которую онъ считаетъ нужнымъ внести въ него.

Онъ замъчаетъ, что экономическія отношенія даннаго народа обусливливаютъ собою лишь "не обходим мость е оразвитія", само же развитіе является дъломъ индивидуальности, такъ что "жизне—и міропониманіе" этого народа опредъляется въ своемъ содержаніи, во-первыхъ его характеромъ и характеромъ обитаемой имъ страны; во-вторыхъ, его нуждами, а въ—третьихъ личными особенностями тъхъ людей, которые выступаютъ въ его средъ, какъ реформаторы. Только въ этомъ смыслъ и можно говорить, по замъчанію Элевферопулоса, объ отношеніи философіи къ экономіи. Философія ис олняетъ требованія своего времени, она исполняеть ихъ сообразно личности философа 1).

Элевөеропулосъ полагаетъ, должно быть, что этотъ его взглядъ на отношеніе философіи къ экономіи представляетъ собою нѣчто особенное сравнительно съ матеріалистическимъ взглядомъ Маркса Энгельса. Онъ считаетъ нужнымъ дать своему объясненію исторіи новое имя, называя его греческой теоріей становленія (griechische Therie des Werdens 2). Это просто забавно, и по этому поводу можно сказать только одно: "греческая теорія становленія",—являющаяся на самомъ дѣлѣ не чѣмъ инымъ, какъ довольно плохо перевареннымъ и довольно нескладно изложеннымъ псторическимъ матеріализмомъ, все таки обѣ-

<sup>1)</sup> Тамъ же, і, стр. 16—17.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, I, стр. 17.

щает в значительно больше, чъмъ даетъ Элевоеропулосъ, переходя отъ характеристики своего метода къ пользованію имъ: тогда онь уже совсѣмъ уходитъ отъ Маркса.

Что касается собственно "личности философа" и вообще всякаго дъятеля, оставляющаго свой слъдъ въ исторіи человъчества, то весьма оппибаются тв. которые воображають, будто теорія Маркса Энгельса не оставила для нея мъста. Мъсто для нея она оставила; но она съумъла въ то же время пабъжать непозволительнаго противопоставленія дѣятельности "личности" ходу событій, опредъляемому экономической необходимостью. Кто дълаеть противопоставление объяснения тотъ тымъ самымъ доказываеть, что онъ очень мало поняль вы матеріалистическомъ исторіи. Коренное положеніе историческаго матеріализма гласить, какъ мы повторяли уже не разъ, что исторія дълается людьми. А если она дълается людьми, то ясно, что она дълаэтся, между прочимъ, и "великими людьми". Остается только уяснить себъ чъмъ же опредъляется дъятельность этихъ людей. По этому поводу Энгельсъ говоритъ въ одномъ изъ двухъ, выше нами цитированныхъ писемъ:

"Что въ данной странт въ данное время выступаетъ такой человъкъ и при томъ именно этотъ, а не другой, это, конечно, чистая случайность. Но если бы мы устроили этого человъка, то явился бы спросъ на его замъстителя, и замъститель нашелся бы tant bien que mal, но все-таки нашелся бы въ концъ концовъ. Случайностью было то, что именно Корсиканецъ Наполеонъ оказался тъмъ военнымъ диктаторомъ, появленіе котораго стало неизбъжно въ истощенной своими войнами французской республикъ. Но если бы не было Наполеона, то

его мъсто занялъ бы другой; это доказывается тъмъ что подходящій человъкъ находился всякій разъ, когда въ немъ была нужда: Цезарь, Августъ, Кромвелль и т. д. Если Марксъ открылъ матеріалистическое объясненіе исторіи, то изъ примъра Тьери, Минье, Гизо и всѣхъ англійскихъ историковъ до 1850 г. видно, что дъло шло именно къ этому, а открытіе того же объясненія Морганомъ доказываетъ, что время для него созрѣло, и что оно должно было быть открыто. Итакъ со встями другими случайностями или кажущимися случайностями въ исторіи. Чъмъ дальше отстоитъ изследуемая нами область отъ экономіи и чемъ более она принимаетъ отвлеченно-идеологическій характеръ, тъмъ чаще мы будемъ встръчаться въ ея развитіи со случайностями, тъмъ болъе зигзагообразной становится кривая линія ея движенія. Но начертите среднюю ось этой кривой, и вы найдете, что чъмъ длиннъе разсматриваемый вами періодъ и чемъ обширне изследуемая вами область, тъмъ болъе приближается эта ось къ тому, чтобы стать пораллельной съ осью экономическаго развитія" 1).

"Личность" всякаго даннаго выдающагося работника въ области духовнаго или общественнаго развитія принадлежить къ числу тѣхъ случайностей, появленіе которыхъ нисколько не мѣшаетъ "средней" линіи умственнаго развитія человѣчества идти параллельно съ его экономическимъ развитіемъ²), Элевоеропулосъ лучше уяснилъ бы себѣ это, если внимательнѣе вдумывался въ историческую теорію

<sup>1)</sup> Der Sozialistische Akademiker, Berlin 1895, N. 20, s. 374.

<sup>2)</sup> Ср. нашу статью «Къ вопросу о роли личности въ исторіи» въ нашей книгъ «За двадцать лътъ».

Маркса и поменьше заботился о томъ, чтобы создать свою собственную "греческую теорію" 1).

Пзлишне и прибавлять, что мы далеко не всегда умфемъ въ настоящее время открыть причинную связь появленія даннаго философскаго взгляда съ экономическимъ состояніемъ его эпохи. Но въдь мы только еще начинаемъ работать въ этомъ направленіи, а если бы мы уже могли дать отвътъ на всъ возникающіе здъсь вопросы, -или хотя только на большинство ихъ, -то наша работа была бы уже окончена или близилась бы къ своему концу. Ръшающее значение имъетъ въ этомъ случав не то, что мы еще не умвемъ справиться со встми трудностями, встртчающимися намъ въ этой области, - нътъ и не можетъ быть такого метода, который разомъ устранилъ бы въ наукъ всъ трудности! - а то, что матеріалистическое объяснение исторіи несравненно легче справляется съ ними, нежели идеалистическое и эклектическое. А что это такъ, достаточной порукой тому служить тотъ фактъ, что научная мысль въ области исторіи въ самомъ дълъ чрезвычайно сильно тяготъла къ матеріа. листическому объясненію явленій, такъ сказать настойчиво искала его, начиная съ эпохи реставраціи 2), и не перестала тяготъть къ нему, искать его, до настоящаго времени, не смотря на то благородное негодованіе, въ которое приходить всякій уважающій

<sup>1)</sup> Онъ назваль «свою» теорію греческой потому, что по его словамъ, «ея основныя положенія были высказаны грекомъ Фалеасомъ, а развиты грекомъ»... (наз. соч. стр. 17), т. е. Элевоеропулосомъ

<sup>2)</sup> Объ этомъ см. въ нашемъ предисловіи ко второму изданію нащего перевода «Манифеста».

себя идеологъ буржуазін, когда слышитъ слово: матеріализмъ.

Третьимъ примъромъ того, какъ неизбъжны теперь попытки матеріалистическаго объясненія всѣхъ сторонъ человѣческой культур ы можетъ служить работа Франца Фейергерда (Feuerherd): "Die Entstehung der Still aus der politischen Oekonomie: erster Theil, Braunschweig und Leipzig 1902. Фейергердъ говоритъ: "Сообразно господствующему способу производства и той формъ государства, которая имъ обусловливается, разсудокъ людей направляется въ извъстныя стороны и остается недоступнымъ для другихъ. Поэтому существованіе каждаго стиля (въ искусствъ Г. П.) предполагаетъ существование такихъ людей, которые живутъ при вполнъ опредъленныхъ политическихъ условіяхъ, производятъ при вполнъ опредъленныхъ отношеніяхъ производства и имъютъ совершенно опредъленные идеалы 1). Когда даны эти причины, тогда люди создаютъ соотвътствующій имъ стиль съ такою же естественною необходимостью, съ какой совершаются, при наличности извъстныхъ, вполнъ опредъленныхъ условій. химическія реакцін 2). Это, конечно, такъ, и очень интересно то обстоятельство, что это признается теперь историкомъ искусства. Но когда Фейергердъ переходить къ объясненію происхожденія различныхъ греческихъ стилей экономическимъ состояніемъ древней Греціи, у него получается нѣчто слишкомъ схематичное. Мы не знаемъ, вышла ли вторая часть его работы: мы не интересовались этимъ потому, что для насъ

<sup>1)</sup> Наз. соч. стр. 19.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 19-20.

было ясно, какъ плохо владъеть современнымъ матеріалистическимъ методомъ этихъ ученій. По своей схематичности его разсужденія напоминаютъ разсужденія напихъ доморощенныхъ Фритче и Рожковыхъ, которымъ, какъ и ему, надо пожелать прежде всего и больше всего изученія современнаго матеріализма. Только марксизмъ можетъ спасти всъхъ ихъ отъ схематизма.

## XII.

Покойный Ник. Михайловскій утверждалъ когда-то въ спорѣ съ нами, что историческая теорія Маркса никогда не получитъ широкаго распространенія въ ученомъ мірѣ. Мы только что видѣли и еще увидимъ ниже, что это не совсѣмъ вѣрно. Но сначала намъ нужно устранить еще нѣкоторыя другія недоразумѣнія, препятствующія правильному пониманію историческаго матеріализма.

Если бы мы захотъли кратко выразить взглядъ Маркса-Энгельса на отношение знаменитаго теперь "основания" къ не менъе знаменитой "надстройкъ", то у насъ получилось бы вотъ что:

- 1) Состояніе производительных в силь;
- 2) Обусловленныя имъ экономическія отношенія;
- 3) Соціально политическій строй, выросшій на данной экономической "основъ";
- 4) Опредъляемая частью непосредственно экономикой, а частью всъмъ выросшимъ на ней соціально-политическимъ строемъ психика общественнаго человъка;

5) Различныя идеологіи, отражающія въ себъ свойства этой психики.

Эта формула достаточно широка, чтобы дать надлежащее мъсто всъмъ «формамъ» историческаго развитія, и виъсть съ тьиъ совершенно чужда того эклектизма, который не умъетъ пойти дальше взаимод в й с т в і я между различными общественными силами и даже не подозръваетъ, что фактъ взаимодъйствія между этими силами еще вовсе не ръшаетъ вопроса объ ихъ происхожденіи Это монистическая формула. И эта монистическая формула насквозь пропитана матеріализмомъ. Гегель говориль въ своей "Философіи духа": "Духъ есть единственный двигательный принципъ исторіи". Иначе и нельзя думать, держась точки зрѣнія того идеализма, согласно которому бытіе обусловливается мышленіемъ. Матеріализмъ Маркса показываетъ, какимъ образомъ исторія мы шленія обусловливается исторіей бытія. Но идеализмъ не мъшалъ Гегелю признавать дъйствіе экономики, какъ причины "опосредствованной развитіемъ духа: и точно также матеріализмъ не помѣшалъ Марксу признать въ исторін дъйствіе "духа", какъ силы, направленіе которой опредъляется въ каждое данное время и въ последнемъ счете ходомъ развитія экономики.

Что вст идеологи имтють одинь общій корень: психологію данной эпохи, это понять нетрудно, и въ этомъ убтедится всякій, кто хоть бтело ознакомится съ фактами. Укажемъ для примтра хоть на французскій романтизмъ. Викторъ Гюго, Эжень Делякруа и Гекторъ Берліозъ работали въ трехъ совершенно различныхъ областяхъ искусства. И вст они были довольно далеки другъ другу. По крайней мтрт

Гюго не любилъ музыки, а Делякруа пренебрежительно относился къ музыкантамъ-романтикамъ. И всетаки этихъ трехъ замъчательныхъ людей справедливо называють романтической треицей. Въ ихъ произведеніяхъ отразилась одна и та же психологія. Можно сказать, что въ картинъ Делякруа "Дантъ и Виргилій сказалось то же самое настроеніе, которое продиктовало Гюго его "Эрнани", а Берліозу — его "Фантастическую симфонію". И это чувствовали ихъ современники, т. е. тв изъ нихъ, которые вообще не были беззаботны на счетъ литературы и искусства. Классикъ по своимъ вкусамъ. Энгръ называлъ Берліоза "отвратительнымъ музыкантомъ, чудовищемъ, разбойникомъ. антихристомъ 1). Это напоминаетъ лестные отзывы классиковъ о Делякруа, кисть котораго они величали пьяной метлою. Извъстно, что Берліозу приходилось выдерживать, подобно Гюго, настоящія битвы "). Изв'єстно также, что ему съ несравненно большимъ трудомъ и гораздо позже, нежели Гюго, досталась побъда. Почему это было такъ, несмотря на то, что въ его музыкъ выражалась та же самая психологія, что и въ романтической поэзіи и драмѣ? Чтобы отвътить на этотъ вопросъ, нужно было бы выяснить себъ многія такія частности въ сравнительной исторіи французской музыки и литературы 3), которыя, можетъ быть, надолго, если не

<sup>1)</sup> См. Souvenirs d'un Hugolâtre par Augustin Challamel, Paris. 1885, р. 259. Въ эт мъ случав Эвгрь обнаружилъ больше послъдовательности, чъмъ Делякруа, который, будучи романтикомъ въ живописи, сохранилъ пристрастіе къ классической музыкъ.

<sup>2)</sup> Срав. Шаламеля, наз. ссч., стр. 258.

<sup>3)</sup> А главное—въ исторіи тойроли, которую играпа каждая изъ нихъ, какт выразительница настроеній своей эпохи. Извістно, что въ различныя эпохи выступають на первый

на всегда, —останутся невыясненными. Но что не подлежить ни малѣйшему сомнѣнію, такъ это то, что психологія французскаго романтизма станеть намъ понятной только тогда, когда мы взглянемъ на нее, какъ на психологію опредѣленнаго класса, находившагося въ опредѣленныхъ общественныхъ и историческихъ условіяхъ 1). Ж. Тьерсо говоритъ: "движеніе тридцатыхъ годовъ въ литературѣ и искусствѣ далеко не имѣло характера народной революціи" 2). Это безусловно вѣрно: названное движеніе было буржуазны мъ по своему существу. Но и это еще не все. Въ средѣ самой буржуазіи оно совсѣмъ не пользовалось всеобщимъ сочувствіемъ. По мнѣнію Тьерсо, оно выражало собою стремленія небольшой кучки "израбныхъ", обладавшей "достаточной проницательностью

планъ различныя идеологіи и различныя идеологическія отрасли: богословіе въ средніе въка играло гораздо болье важную роль, нежели теперь; пляска въ первобытномъ обществъ—самое важное искусство, а теперь далеко нътъ и т. д.

<sup>1)</sup> У. Шено (Les chefs d'école, Paris 1883, р. р. 378—379) есть очень тонкое замъчаніе о психологіи романтиковъ. Онъ указыкаєть на то, что романтизмъ явился послѣ революціи и и мперій. «Въ дитературъ и въ искусствѣ совершился кривись подобный тому, который произошелъ въ нравахъ послѣ террора настоящая оргія чувствъ. Люди пережили чувства страха; потомъ ихъ страхъ прошелъ, и они предались наслажденію жить. Внъшнія явленія, внъшнія формы исключительно привлекали къ себъ вниманіе. Голубое небо, яркій свѣтъ, женская красота, пышный бархатъ, цвѣтовые переливы шелка, блескъ золота, огонь брилліантовъ—все это доставляло наслажденіе. Люди жили глазами... они перестали думать». Тутъ много похожаго на психологію переживаемаго нами момента въ Россіи. Но и тутъ, и тамъ ходъ событій, вызвавшій это настроеніе, самъ былъ вызванъ ходомъ экономическаго развитія.

<sup>1)</sup> Hector Berlioz et la société de son temps, Paris 1904, p. 190.

для того, чтобы умъгь открывать геній тамъ, гдъ онъ скрывался <sup>1</sup>). Этими словами поверхностно, — т. е. по идеалистически, — констатируется тотъ фактъ, что тогдашняя французская буржуазія не понимала значительной части того, къ чему стремились и что чувствовали тогда въ литературт и въ искусствт ея же собственные идеологи. Подобный разладъ между идеологами и тъмъ классомъ, стремленія и вкусы котораго они выражають, вообще не ръдкость въ исторіи. Имъ объясняются весьма многія особенности въ умственномъ и художественномъ развитіи человъчества. Въ интересующемъ насъ случать этотъ разладъ вызвалъ, между прочимъ, то пренебрежительное отношение "тонко" чувствующей "élite" къ "тупымъ буржуа", которое и до сихъ поръ вводитъ въ заблуждение наивныхъ людей, ръшительно неспособныхъ понять, благодаря ему, архи-буржуазный характеръ романтизма<sup>2</sup>). Но здъсь, какъ и вездъ, происхождение и характеръ такого разлада можетъ быть объясненъ въ последнемъ счетъ только экономическимъ положениемъ и экономической ролью того общественнаго класса, въ средъ котораго онъ проявился. Здѣсь, — какъ и вездѣ, — только бытіе проливаетъ свътъ на "тайны" мышленія. Пвотъ почему здъсь, -- опять, какъ и вездъ, -- только матеріализмъ способенъ дать научно е объяснение "хода идей".

## XIII.

Пытаясь объяснить этотъ ходъ, идеалисты никогда не умъли внимательно взглянуть на него съ точки

<sup>1)</sup> Тамъ же, та же стр.

<sup>2)</sup> Туть то же самое qui рто quo, которое дъласть по истинъ забавными нападающихть на буржувајю сторонниковы архи-буржуванаго Ничше.

зрѣнія "хода вещей". Такъ Тэнъ объясняетъ произведенія искусства свойствами окружающей художника среды. Какими же свойствами? Психологическими, т. е. той общей психологіей даннаго времени, свойства которой сами нуждаются въ объясненіи 1). Матеріализмъ, объясняя психологію даннаго общества или класса, аппелируетъ къ общественной структурѣ, создаваемой экономическимъ развитіемъ и т. д. А Тэнъ, который былъ идеалистомъ, объяснялъ общественной психологіей происхожденіе общественнаго строя и потому запутался въ безвыходныхъ противоръчіяхъ. Идеалисты всъхъ странъ не любятъ теперь Тэна. Понятно почему: подъ средой онъ понимаетъ общую психологію массы, психологію "средняго человѣка" даннаго времени и даннаго класса, и эта психологія является у него послъдней инстанціей, къ которой можеть аппелировать изслъдователь. Вслъдствіе этого у него выходить, что "великій" человъкъ всегда мыслитъ и чувствуетъ по указкъ "средняго" человъка подъ диктовку "посредственностей". А это и фактически не вѣрно, да и обидно для буржуазныхъ "интеллигентовъ", всегда склонныхъ хоть немножечко причислять себя къ категорін великихъ людей. Тэнъ былъ тотъ человъкъ, который, сказавъ А. оказался не въ силахъ произнести: Б, и тъмъ испортилъ свое собственное дъло. Изъ противоръчій, въ которыхъ онъ запутался, нътъ выхода помимо историческаго матеріализма, отводящаго надлежащее мъсто и "личности", и "средъ",

<sup>1)</sup> L'oeuvre d'art, -- говорить онъ. -- est déterminée par un ensamble qui est l'état général de l'esprit et des moeurs environnuntes.

и среднимъ людямъ, и великимъ "избранникамъ судьбы".

Не лишено будетъ интереса то замъчаніе, что во Франціи, которая, начиная съ среднихъ въковъ, и до 1871 года включительно была той страной, гдъ общественно-политическое развитіе и взаимная борьба общественныхъ классовъ приняли наиболъе типичный для западной Европы характеръ, легче всего обнаружить причинную связь между названнымъ развитіемъ и названной борьбой, съ одной стороны, и исторіей идеологій—съ другой.

Говоря о причинъ распространенія идей теократической школы философіи исторіи въ эпоху французской реставраціи. Р. Флинтъ замъчаетъ: "успъхъ подобной теоріи остался бы, однако, необъяснимымъ, если бы путь для нея не былъ подготовленъ сенсуализмомъ Кондильяка, и если бы она не была такъ очевидно направлена на служение интересамъ той теоріи, которая представляла мн'внія широкаго класса французскаго общества прежде и послъ реставраціи" 1). Это, конечно, такъ. П легко понять, какой именно классъ нашелъ въ теократической школъ идеопогическое выражение своихъ интересовъ. Но сдълаемъ еще шагъ въ глубь французской исторіи и спросимъ себя: нельзя-ли открыть также общественныя причины успъха сенсуализма въ дореволюціонной Франціи? Не было-ли умственное движеніе, выдвинувшее теоретиковъ сенсуализма, въ свою очередь выраженіемъ стремленій какого-нибудь общественнаго класса? Извъстно, что-было: это движение выражало освободительныя стремленія французскаго "средняго сосло-

<sup>1)</sup> The philosophy of history in France and Germany, p. 149.

вія". Если бы мы пошли еще дальше въ томъ же направленіи, то мы увидѣли бы, что, напримѣръ, философія Декарта очень ярко отражаетъ въ себъ нужды экономическаго развитія и соотношеніе общественныхъ силъ своего времени 1). Наконецъ, если бы мы дошли до XIV-го стольтія и обратили свое вниманіе, напримъръ, на рыцарскіе романы имъвшіе большой успъхъ при тогдашнемь французскомъ дворъ и въ средъ тогдашней французской аристократіи, то мы опять безъ труда открыли бы, что эти романы были зеркаломъ жизни и вкусовъ только что названнаго нами сословія 2). Словомъ, въ этой замъчательной странъ, еще такъ недавно имъвшей полное право говорить о себъ, что она "шествуетъ во главъ народовъ", кривая линія умственнаго движенія направляется параллельно кривой линіи экономическаго и обусловленнаго имъ соціально-полнтическаго развитія. Въ виду этого исторія идеологій во Франціи имфетъ особенную цѣнность для соціологіи.

Ни о чемъ этомъ не имѣли никакого представленія господа, на разные лады "критиковавшіе" Маркса. Они не догадывались, что хотя критика есть, разумѣется, прекрасное дѣло, но критиковать надо умѣючи, т. е. и о н и м а я то, ч то к р и т и к у е ш ь. Критиковать данный методъ научнаго изслѣдованія значитъ опредѣлять, насколько онъ пригоденъ для обнаруженія при-

<sup>1)</sup> Срав. G. Lanson, Histoire de la litérature française, Paris 1896, р. р. 394—397, гдв ведугно выяснева связь нъкоторыхъ сторонъ философіи Декарта съ психологіей господствующаго класса во Франціи первой половины XVIII въка.

<sup>2)</sup> О значеніи этихъ романовъ, Сисмонди (Histoire des Français, Т. Х. р. 59) высказадъ интересное мятніе, дающее матеріалъ для соціологическаго изученія подражанія.

чинной связи явленій. Опредълить же это можно только посредствомъ опыта, т. е. путемъ прим'вненія этого метода. Критиковать историческій матеріализмъ значитъ попробовать воспользоваться методомъ Маркса-Энгельса при изученіи историческаго движенія человъчества. Только такимъ образомъ и можно обнаружить сильныя и слабыя стороны этого метода. The proof of the pudding is in the eating, сказалъ Энгельсъ, поясняя свою теорію познанія. Это остается вполнъ върнымъ и въ примъненіи къ историческому матеріализму. Чтобы критиковать это блюдо, надо его отвъдать. Чтобы отвъдать методъ Маркса-Энгельса, надо умъть пользоваться имъ. А умълое пользование имъ предполагаетъ несравненно болъе серьезную научную подготовку и гораздо болъе упорную работу мысли, нежели псевдо-критическія разглагольствованія на тему объ "односторонности" марксизма.

"Критики" Маркса отчасти съ сожалъніемъ, отчасти съ упрекомъ, отчасти съ злорадствомъ говорятъ, что до сихъ поръ нътъ такой книги, которая давала бы теоретическое оправдание историческому матеріализму. Подъ книгой понимаютъ обыкновенно что то въ родъ краткаго руководства по всемірной исторіи съ матеріалистической точки зрънія. Но въ настоящее время такое руководство не можетъ быть написано ни отдъльнымъ ученымъ, - какъ бы ни были обширны его свъдънія. -- ни цълой группой ученыхъ. Для него нътъ и долго еще не будетъ достаточнаго матерьяла. Этотъ матерьялъ можетъ быть накопленъ только путемъ длиннаго ряда частныхъ изслъдованій, обрабатывающихъ соотвътствующія области науки съ помощью Марксова метода. Иначе сказать, "критики", требунщіе "книги", хотъли бы, чтобы дъло началось съ

конца, т. е. чтобы объясненъ былъ предварительно съ матеріалистической точки зрѣнія тотъ историческій процессъ, который собственно и подлежитъ объясненію. На самомъ дѣлѣ "книга" въ защиту историческаго матеріализма пишется именно въ той мѣрѣ, въ какой современные изслѣдователи,— чаще всего, какъ мы сказали, вовсе этсго не сознавая, — вынуждаются всѣмъ современнымъ состояніемъ общественной науки давать матеріалистическое объясненіе изучаемыхъ ими явленій. А что такихъ ученыхъ теперь уже не мало, достаточно убѣдительно показываютъ хотя бы указанные нами выше примѣры.

Лапласъ говоритъ, что послѣ великаго открытія Ньютона прошло около пятидесяти лѣтъ прежде, чѣмъ сдѣлано было какое - нибудь важное дополненіе къ нему. "Все это время нужно было этой великой истинѣ, чтобы быть всѣми понятой, и чтобы преодолѣть тѣ препятствія, которыя ей ставились теоріей вихрей, а можетъ быть также и самолюбіемъ современныхъ Ньютону математиковъ ¹).

Препятствія, встр'вчаемыя современнымъ матеріализмомъ, — какъ стройной и посл'вдовательной теоріей, — несравненно больше, нежели тѣ, съ которыми встр'втилаеь при своемъ появленіи теорія Ньютона: противъ него прямо и р'вшительно возстаетъ интересъ господствующаго теперь класса, а вліянію этого посл'вдняго по необходимости подчиняется огромнъйшее большинство нынъшнихъ ученыхъ. Матеріалистическая деалектика, ,,ни передъ чѣмъ не склоняющаяся и раз-

<sup>1)</sup> Exposition du système du monde Paris l'an IV T. II, p. p. 291-292.

сматривающая вещи съ ихъ преходящей стороны", не можетъ пользоваться симпатіями консервативнаго класса, какимъ является теперь буржуазія на западъ. Она до такой степени противоръчитъ настроенію этого класса, что естественно представляется его идеологамъ чъмъ-то непозволительнымъ, неприличнымъ, недостойнымъ ни "порядочныхъ людей" вообіце, ни "почтенныхъ" мужей науки въ частности 1). Неудивительно, что каждая изъ ученыхъ почтенностей считаетъ себя нравственно обязанной отклонять отъ себя всякое подозръніе въ сочувствіи къ матеріализму. И очень не рѣдко бываетъ такъ, что эти почтенности тъмъ ръшительнъе отрекаются отъ него, чъмъ упорнъе они придерживаются, въ своихъ спеціальныхъ изслъдованіяхъ матеріалистической точки зрънія 2). Тутъ получается какая-то полубез-

<sup>1)</sup> Объ этомъ см., между прочимъ, въ вышеназванной статьъ Энгельса "Ueber den historischen Materialismus".

<sup>2)</sup> Вспоменте, съ какамъ жаромъ оправдывался отъ упрека въ матеріализмъ Лампрехтъ: ср. также, какъ оправдывается отъ него Ратцель (Die Erde und das Leben, II, s., 631). А между тъмъ тотъ же Ратцель иншеть: "Сумма культурныхъ пріобрътеній каждаго давваго народа на каждой данной ступени его развитія составляется изъ матерьяльныхъ и духовныхъ элементовъ... Они пріобрътаются не одинаковыми средствами, съ не одинаковымъ трудомъ и не одновременно... Въ основъ духовныхъ прібрътеній лежать матерьяльныя. Духовная дъятельность является, какъ росколь, лишь послъ удовлетворения матерьяльныхъ потребностей. Поэтому всё вепросы о происхождени культуры сводятся къ вопросу о томъ, что содъйствуетъ развитію матерыяльныхъ основи культуры". (Völkerkunde, I Band, I Auflage, s. 17). Этосамый недвусмысленный историческій матеріализмъ, только гораздо менъе продуманный и потому не такой высоко-пробный, какъ материализмъ Маркса-Энгельса.

сознательная "условная ложь", могущая имъть, конечно, только самое вредное вліяніе на теоретическую мысль.

## XIV.

"Условная ложь" общества, раздъленнаго на классы, тъмъ больше разростается, чъмъ болъе расшатывается, подъ вліяніемъ экономическаго развитія и вызываемой имъ классовой борьбы, существующій порядокъ вещей. Марксъ весьма справедливо сказалъ, что чъмъ болъе развивается противоръчіе между растущими производительными силами и существующимъ общественнымъ строемъ, тъмъ болъе пропитывается лицемъріемъ идеологія господствующаго класса. И чъмъ болъе обнаруживаетъ жизнь лживость этой идеологіи, тъмъ возвышеннъе и нравственнъе становится языкъ этого класса ("Sankt Marx" Documente des Sozialismus, August 1904, s. s. 370—371). Справедливость этой мысли особенно ярко бросается въ глаза теперь, когда, напримъръ, въ Германіи распространеніе разврата, разоблаченнаго процессомъ Гардена — Мольтке, идетъ рука объ руку съ "возрожденіемъ идеализма" въ общественной наукъ. А у насъ даже въ средъ "теоретиковъ пролетаріата" являются люди, не понимающіе общественной причины этого ,,возрожденія" и сами подчиняющіеся его вліянію: Богдановы, Базаровы и 7 имъ подобные...

Впрочемъ, преимущества, даваемыя всякому изслъдователю методомъ Маркса, такъ безмърно велики, что ихъ начинаютъ во всеуслышаніе признавать даже люди, охотно подчиняющіеся "условной лжи" нашего времени. Къ числу такихъ людей принадлежитъ, на-

примъръ, американецъ Зелигиэнъ, авторъ вышедшей въ 1902 г. книги "The economic interpretation of History". Зелигмэнъ откровенно признаетъ, что ученыхъ отпугивали отъ теоріи историческаго матеріализма дълаемые изъ нея Марксомъ соціалистическіе выводы. У Но онъ находитъ, что можно накормить козу и сохранить капусту, "можно быть экономическимъ матеріалистомъ" и, однако, оставаться противникомъ соціализма. "Тотъ фактъ, что экономические взгляды Маркса были ошибочны, - говоритъ онъ, - не имъетъ никакого отношенія къ истинности или ложности его философіи исторіи" і). Въ дъйствительности экономическіе взгляды Маркса были тъснъйшимъ образомъ связаны съ его историческими взглядами. Чтобы хорошо понять "Капиталъ", безусловно необходимо сначала хорошо вдуматься въ знаменитое предисловіе къ "Zur Kritik der politischen Oekonomie". Но мы не можемъ здъсь ни излагать экономические взгляды Маркса, ни выяснять то, не подлежащее, однако, ни малъйшему сомнънію, обстоятельство, что они представляютъ собою лишь необходимую, составную часть ученія, называемою историческимъ матеріализмомъ 2). Прибавимъ только, что Зелигмэнъ -- достаточно "почтенный" человъкъ для того, чтобы пугаться также и матеріализма.

<sup>1)</sup> Наз. соч. стр. 24 и 109.

<sup>&</sup>quot;) Впр чемъ, вотъ два слова въ изъяснение сказаннаго. По Марвсу, "экономическия категории продставляютъ собою лишь теоретическия, отвлеченныя выражения общественныхъ отношений производства". (Нищета философия, часть вторая, "замъчание" второе. Эго значитъ, что Марксъ и на категории и политической экономии смотрить съ точки зрвиня тъхъ взаимныхъъ отношений людей въ общественном процессъ производства, развитемъ которыхъ объясняется у него въ основных и чертахъ и стор и че с кое движение человъчества.

Этотъ "экономическій матеріалистъ" считаетъ непозволительною крайностью стремленіе объяснять "религію и даже христіанство" экономическими причинами 1). Все это ясно показываетъ, какъ глубоко коренятся тъ предразсудки, а слъдовательно и тъ препятствія, съ которыми приходится бороться теоріи Маркса. И все таки, самый фактъ появленія книги Зелигмэна и даже самый характеръ дълаемыхъ имъ оговорокъ даютъ нъкоторое основаніе надъяться, что историческій матеріализмъ,—хотя бы и въ укороченномъ, "очищенномъ" видъ,—добьется, наконецъ, признанія со стороны тъхъ идеологовъ буржуазіи, которые не совсъмъ еще покинули всякую заботу о приведеніи въ порядокъ своихъ историческихъ воззрѣній 2).

Но борьба съ соціализмомъ, матеріализмомъ и прочими непріятными крайностями, предполагаетъ наличность извъстнаго "духовнаго оружія". Духовнымъ оружіемъ, употребляемымъ въ борьбъ съ соціализмомъ, служитъ теперь главнымъ образомъ такъ называемая

<sup>1)</sup> Тамъ же стр. 37.

<sup>2)</sup> Чрезвычайно поучительно стлдующее сопоставление. По словамъ Маркса, матеріалистическая діалектика, объясняя существующее, объясняеть также и его не из бѣжное у в и чтоженіе. И въ этомъ онъ видить ея достоннство, ея прогрессивное значеніе А. Зелигмэнъ говорить: "Соціалимзъ есть теорія, относящаяся кътому, что должно быть: историческій матеріализмъ есть теорія, относящаяся кътому, что было" (тамъ же, стр. 108). И только на этомъ основаніи онъ считаеть для себя возможнымъ защищать историческій матеріализмъ. Другими словами, это означаеть, что можно игнорировать этотъ матеріализмъ, по скольку онъ объясняеть неизбъжное уничтоженіе с у ще ствующа го, и пользоваться его методомъ для объясненія того, что существовало. Это одна изъ многихъ разновидностей "двойной бухгалтеріи". въ идеологической области, бухгалтеріи, тоже пораждаеми ой экономическими причинами.

субъективная политическая экономія и болѣе или менѣе удачно насилуемая статистика. Въ борьбѣ съ матеріализмом главной твердыней являются всевозможныя разновидности кантіанства. Въ области общественной науки кантіанство утилизируется для этой цѣли, какъ ученіе дуалистическое, разрывающее связь между бытіемъ и мышленіемъ. Такъ какъ разсмотрѣніе экономическихъ вопросовъвъ нашъ планъ не входитъ, то мы ограничимся оцѣнкой философскаго духовнаго оружія буржуазной реакціи въ области идеологій.

Заканчивая свою брошюру "развитіе научнаго соціализма". Энгельсъ замъчаетъ, что когда созданныя капиталистической эпохой могучія средства производства перейдутъ въ общественную собственность, и когда производство будетъ организовано сообразно общественнымъ потребностямъ, тогда люди станутъ, наконецъ, господами своихъ общественныхъ отношеній, а тъмъ самымъ сдълаются господами природы и самихъ себя. Только тогда они начнутъ сознательно лълать свою исторію: только тогда приводимыя ими въ дъйствіе общественныя причины будутъ вызывать, все въ большей мъръ желательныя для нихъ дъйствія. "Это будетъ скачекъ человъчества изъ царства необходимости въ царство свободы".

Эти слова Энгельса вызвали возраженія со стороны тѣхъ, которые вообще не переваривая "скачковъ", никакъ не могли или не хотѣли понять "скачка" изъ парства необходимости въ царство свободы. Такой "скачекъ" казался имъ даже противоръчащимъ тому взгляду на свободу, который высказанъ былъ тѣмъ же Энгельсомъ въ первой части Анти-Дюрина. Поэтому, чтобы разобрать, въ чемъ тутъ была у нихъ путаница.

EW,

мы вынуждены припомнить, что собственно высказаль тамъ Энгельсъ.

А высказалъ онъ тамъ вотъ что. Поясняя слова Гегеля: "Необходимость слъпа лишь поскольку она остается непонятой", онъ утверждалъ, что свобода состоитъ "въ господствъ надъ природой и надъ самимъ собой, - господствъ, основанномъ на познаніи естественной необходимости " 1). Энгельсъ развилъ эту мысль съ ясностью, вполнъ достаточной для людей, знакомыхъ съ тъмъ ученіемъ Гегеля, на которое онъ ссылался. Но въ томъ-то и бъда, что современные кантіанцы Гегеля только "критикуютъ", а изучать не изучаютъ: не зная Гегеля, они не могли понять и Энгельса. Они возражали автору Анти-Дюрига, что нътъ свободы тамъ, гдѣ есть подчинение необходимости. И это было вполнъ послъдовательно со стороны людей, философскіе взгляды которыхъ насквозь пропитаны дуализмомъ, не умъющимъ соединить мышление съ бытиемъ. Съ точки зрѣнія этого дуализма "скачекъ" изъ необходимости въ свободу дъйствительно остается совершенно непонятнымъ. Но философія Маркса, такъ же какъ и философія Фейербаха, —провозглашаетъ единство бытія и мышленія. И хотя она, -- какъ мы уже видъли выше, говоря о Фейербахъ, - понимаетъ это единство совствить иначе, нежели понималь его абсолютный идеализмъ, но въ интересующемъ насъ вопросъ объ отношеніи свободы къ необходимости она совствить не разсходится съ ученіемъ Гегеля.

Все дъло въ томъ, что именно понимать подъ необходимостью. Еще Аристотель 2) показалъ, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Herrn Eugen Dühring's Umwälzung der Wissenschaft, fünfte Auflage, s. 113.

<sup>2)</sup> Метафизика, V, V.

понятіе необходимости имфетъ много оттынковъ: необходимо принять лекарство, чтобы выздоровъть; необходимо дышать, чтобы жить; необходимо съвздить въ Эгину, чтобы получить долгъ. Это, такъ сказать, условная необходимость: мы должны дышать, если мы хотимъ жить; должны принимать лекарство, если хотимъ отдълаться отъ болъзни и т. д. Съ необходимостью этого рода человъкъ постоянно имъетъ дъло въ процессъ своего воздъйствія на внъшній міръ: ему необходимо посъять хлъбъ, если онъ хочетъ получить жатву; необходимо спустить стрълу, если онъ хочетъ убить звъря; необходимо запастись топливомъ, если онъ хочетъ привести въ дъйствіе паровую ма шину и т, д. Становясь на точку зрѣнія неокантіанской "критики Маркса", надо признать, что и въ той условной необходимости есть элементь подчиненія; человъкъ былъ бы свободнъе, если бы онъ могъ удовлетворять свои потребности, вовсе не затрачивая никакого труда; онъ всегда подчиняется природъ, даже заставляя ее служить ему. Но это его подчинение ей является условіемъ его освобожденія: подчиняясь ей, онъ тъмъ самымъ увеличиваетъ свою власть надъ нею, т. е. свою свободу. Тоже было бы и при планом трной организаціи общественнаго производства. Подчиняясь извъстнымъ требованіямъ технической и экономической необходимости, люди положили бы конецъ тому нелѣпому порядку, при которомъ надъ ними господствуютъ ихъ собственные продукты, т. е. въ огромной степени увеличили бы свою свободу. Его подчинение и тутъ стало бы источникомъ его освобожленія.

Это не все. Привыкнувъ думать, что мышленіе отдѣлено цѣлой пропастью отъ бытія, "критики" Маркса

знаютъ только одинъ оттънокъ необходимости: онискажемъ опять словами Аристотеля, - представляютъ себъ необходимость лишь какъ силу, препятствующую намъ поступать согласно нашему желанію и вынуждающую насъ дълать то, что противор вчитъ ему. Такая необходимость въ самомъ дълъ противоположна свободъ и не можетъ не быть для насъ болъе или менъе тяжелой. Но и тутъ не надо забывать, что сила, представляющаяся человъку внъшней силой принужденія, идущаго въ разрѣзъ съ его желаніемъ, можетъ при другихъ обстоятельствахъ представляться ему въ совершенно другомъ свътъ. Возьмемъ для примъра нашъ современный аграрный вопросъ. Умному пом вщику - кадету "принудительное отчуждение земли" можетъ казаться болье или менье, т. е. обратно пропорціонально величин , , справедливаго вознагражденія ", - печальной исторической необходимостью. А вотъ крестьянину, стремящемуся достать "землицы", болве или менве печальною необходимостью будетъ представляться, наоборотъ, только это "справедливое вознагражденіе", а само "принудительное отчужденіе" непремізнно покажется ему выраженіемъ его свободной воли и самымъ драгоцъннымъ обезпеченіемъ его свободы.

Говоря это, мы касаемся, можетъ быть, самаго важнаго пункта въ ученіи о свободѣ, пункта не упомянутаго Энгельсомъ, конечно, только потому, что человъку, прошедшему школу Гегеля, этотъ пунктъ понятенъ и безъ всякихъ поясненій.

Въ своей философін религіи Гегель говоритъ: "Die Freiheit ist dies, Nichts zu Wollen als sich" 1), т. е. "свобода состоитъ въ томъ, чтобы не желать ничего, кромъ

<sup>1)</sup> Hegel's werke, 12 Bond, s. 98.

себя". И это замъчаніе проливаетъ чрезвычайно яркій свътъ на весь вопросъ о свободъ, поскольку онъ касается общественной психологіи: крестьянинъ, требующій передачи ему помъщичьей "землицы", не хочетъ "ничего, кромъ себя". А вотъ помъщикъ-кадетъ, соглашающійся уступить ему эту "землицу", тотъ хочетъ уже "не себя"; а того, къ чему вынуждаетъ его исторія. Первый свободенъ; второй—разумно подчиняется необходимости.

Съ пролетаріатомъ, обращающимъ средства производства въ общественную собственность и организующимъ на новыхъ началахъ общественное производство, было бы то же, что съ крестьяниномъ: онъ ничего не хотѣлъ бы, "кромѣ себя". И онъ чувствовалъ бы себя в полнѣ свободнымъ. Ну, а что касается капиталистовъ, то тѣ, конечно, въ лучшемъ случаѣ чувствовали бы себя въ положеніи помѣщика, принимающаго кадетскую аграрную программу: они не могли бы не находить, что иное дѣло свобода, а иное дѣло историческая необходимость.

Намъ сдается, что "критики", возражавшие Энгельсу, не понимали его, между прочимъ, и потому, что они могли мысленно войти въ такое положение капиталиста, но никакъ не могли вообразить себя "въ кожъ" пролетариевъ. И мы полагаемъ, что на это тоже была своя соціальная, —въ послъдней инстанціи экономическая причина.

## XV.

Дуализмъ, къ которому склоняются теперь идеологи буржуазіи, дълаетъ еще другой упрекъ историческому матеріализму. Въ лицъ Штаммлера онъ

упрекаетъ его въ томъ, что онъ будто бы совсѣмъ не считается съ соціальной теологіей. Этотъ второй упрекъ, находящійся, впрочемъ въ самомъ тѣсномъ родствѣ съ первымъ, такъ же неоснователенъ, какъ и первый.

Марксъ сказалъ: "чтобы производить, люди встувступаютъ въ опредъленныя взаимныя отношенія". Штаммлеръ ссылается на это положеніе, какъ на доказательство того, что самъ Марксъ, вопреки своей теоріи, не могъ избъжать телеологическихъ соображеній. Слова Маркса означаютъ, по его мнѣнію, что люди сознательно вступаютъ въ тѣ взаимныя отношенія, безъ которыхъ невозможно производство. Значитъ, эти отношенія являются продуктомъ цѣлесообразнаго дѣйствія. 1)

Не трудно замѣтить, въ какомъ именно мѣстѣ этого разсужденія Штаммлеръ дѣлаетъ логическую ошибку, налагающую свою печать на всѣ его дальнѣйшія критическія замѣчанія.

Возьмемъ примъръ. Дикари—охотники преслъдуютъ данное животное, скажемъ—слона. Для этого они собираются вмъстъ и извъстнымъ образомъ организуютъ свои силы. Гдъ здъсь цъль? Гдъ средство? Цъль, очевидно, заключается въ поимкъ или въ убійствъ слона; а средствомъ служитъ преслъдованіе животнаго соединенными силами. Чъмъ подсказывается цъль? Потребностями человъческаго организма. Чъмъ опредъляется средство? Условіями охоты. Зависятъ-ли отъ воли человъка потребности его организма? Нътъ, не зависятъ, да и вообще съ ними въдается физіологія, а не соціологія. Чего же мы можемъ требовать въ данный моментъ отъ соціологіи?

<sup>1)</sup> Wirtschaft und Recht, Zweite Auflage s. 421.

Объясненія того, почему, стремясь къ удовлетворенію своихь потребностей,—скажемъ, потребности въ пищѣ,—люди вступаютъ иногда въ одни, а иногда въ совершенно иныя взаимныя отношенія. И это обстоятельство соціологія,—въ лицѣ Маркса,—объясняетъ состояніемъ ихъ производительныхъ силъ. Далѣе спрашивается: зависитъли состояніе этихъ силъ отъ воли людей и отъ тѣхъ цѣлей, которыя ими преслѣдуются? Соціологія.—опять въ лицѣ того же Маркса,—отвѣчаетъ: нѣтъ, не зависятъ. А если не зависятъ, то значитъ они возникаютъ въ силу извѣстной необходимости. опредѣленной дан ными, внѣ человѣка лежащими условіями.

Что же выходить? Выходить, что если охота есть цълесообразная дъятельность дикаря, то этимъ несомнъннымъ фактомъ ни мало не ослабляется значение той мысли Маркса, что производственныя отношенія, возникающія между дикарями, занимаю щимися охотой, возникаютъ въ силу условій, отъ этой цівлесообразной діятельности не совстмъзависящихъ. Другими словами: если первобытный охотникъ сознательно стремится къ тому, чтобы побить какъ можно больше дичи, то отсюда еще не слъдуетъ, что коммунизмъ. свойственный быту этого охотника, выросъ какъ цалесообразный продуктъегодъятельности. Ытъкоммунизмъ возникъ, -или върнъе сохранился - такъ, какъ возникъ-то онъ еще гораздо раньше, - самъ собою, какъ безсознательный, т. е. необходимый результать той организацін труда, характеръ которой отъ воли людей совстмъ не завистлъ :). Вотъ этого-

<sup>1) &</sup>quot;Необходимость, въ ея противоположеости свободѣ, есть именно безсознательное" (Шеллингъ).

то и не понялъ кантіанецъ Штаммлеръ; тутъ-то онъ и сбился, введя въ соблазнъ нашихъ г.г. Струве, Булгаковыхъ и прочихъ временныхъ марксистовъ, имена коихъ ты, Госполи, въси 1).

Продолжая свои критическія зам'вчанія, Штаммлеръ говоритъ, что если бы общественное развитіе совер шилось исключительно въ силу причинной необходимости, то было бы явной безсмыслицей всякое сознательное стремленіе сод'вйствовать ему. По его словамъ, тутъ можетъ быть только одно изъ двухъ. или я считаю данное явленіе необходимымъ, т. е: неизб'вжнымъ, и тогда мн'в н'втъ никакой надобности сод'вйствовать ему; или же моя д'вятельность нужна для того, чтобы могло произойти это явленіе, и тогда оно не можетъ быть названо необходимымъ. Кто стремится къ тому, чтобы, сод'вйствовать необходимому, т. е. неизб'вжному восходу солнца? 2).

Тутъ съ поразительной ясностью обнаруживается дуализмъ, свойственный людямъ воспитаннымъ на Кантъ: мышленіе всегда оторвано у нихъ отъ бытія.

Восходъ солнца не связанъ съ общественными отношеніями людей ни какъ причина, ни какъ слъдствіе. Поэтому его можно противопоставлять, какъ явленіе природы, сознательнымъ стремленіемъ людей, тоже не имъющимъ съ нимъ никакой причинной связи. Не то съ общественными явленіями, съ исторіей. Мы

<sup>1)</sup> Эта сторона дёла довольно подробно выяснена нами въ разныхъ мъстахъ нашей книги объ историческомъ монизмъ.

<sup>2)</sup> Тамъ же, s.s. 421 и слъд. Ср. также статью Штаммлера "Materialistiche Geschichtsaufassung" въ Hand—wörterbuch der Staatswissenschaften, V Band, s.s. 735—737.

уже знаемъ, что исторія дълается людьми; стало быть человъческія стремленія не могутъ не быть факторомъ историческаго движенія. Но исторія дълается людьми такъ, а не иначе, вслъдствіе извъстной необходимости, о которой мы уже достаточно распространялись выше. Разъ дана эта необходимость, то даны—какъ ея слъдствіе,—и тъ стремленія людей, которыя являются неизбъжнымъ факторомъ общественнаго развитія. Стремленія людей не исключають необходимости, а сами опредъляются ею. Значить и противопоставленіе ихъ необходимости есть большой гръхъ противъ логики.

Когда данный классъ, стремясь къ своему освобожденю, совершаеть общественный переворотъ, онъ поступаетъ при этомъ болъе или менье цълесообразно и, во всякомъ случать, его дъятельность является причиной этого переворота. Но эта дъятельность, со всъми тъми стремленіями, которыя ее вызвали, сама есть слъдствіе извъстнаго хода экономическаго развитія и потому сама опредъляется необходим остью.

Соціологія становится наукой лишь въ той мѣрѣ, въ какой ей удается понять возникновеніе цѣлей у общественнаго человѣка (общественную "телеологію"), какъ необходимое слѣдствіе общественнаго процесса, обусловливаемаго въ послѣднемъ счетѣ ходомъ экономическаго развитія.

И очень характерно то обстоятельство, что послѣдовательные противники матеріалистическаго объясненія исторіи видять себя вынужденными доказывать невозможность соціологіи, какъ науки. Это значить, что "критицизмъ" становится теперь препятствіемъ для дальнѣйшаго научнаго

развитія нашего времени. Для людей старающихся найти научное объясненіе исторіи философскихъ теорій, тутъ представляется интересная задача: опредълить, какимъ образомъ эта роль "критицизма" связана съ борьбою классовъ въ современномъ обществъ.

Если я стремлюсь принять участіе въ такомъ движеніи, торжество котораго кажется мнѣ исторически необходимымъ, то это значитъ только то, что я и на свою собственную дѣятельность смотрю, какъ на необходимое звено въ цѣли тѣхъ условій, совокупность которыхъ необходимо обезпечитъ торжество дорогого для меня движенія. Не больше и не меньше. Это непонятно дуалисту. Но это вполнѣ ясно человѣку, усвоившему себѣ теорію единства субъекта и объекта и понявшаго, какимъ образомъ обнаруживается это единство въ общественныхъ явленіяхъ.

Въ высшей степени достойно замѣчанія, что теоретики протестантизма въ Сѣверной Америкѣ просто не понимаютъ, какъ видно, того противопоставленія свободы необходимости, которое такъ занимало и занимаетъ многихъ идеологовъ европейской буржуазіи. А. Баржи говоритъ, что "въ Америкѣ самые положительные изъ наставниковъ по части энергіи (professeurs d'ènergie) очень мало склонны къ признанію свободы воли" 1). Онъ объясняетъ это тѣмъ, что они, какъ люди дѣйствія, предпочитаютъ "фаталистическія рѣшенія". Но онъ ошибается. Фатализмъ тутъ не причемъ. И это видно изъ его же собственнаго замѣчанія о моралистѣ Джонатанѣ Эдуардсъ: "точка зрѣнія Эдуардса... это—точка зрѣнія всякаго человѣка дѣйствія.

<sup>1)</sup> A. Bargy La réligion dans la société aux Etats Unis, Paris 1902, p.p. 88-89.

Для всякаго, кто хоть разъ въ жизни преслѣдовалъ опредѣленную цѣль, свобода есть способность вложить всю свою душу въ преслѣдованіе этой цѣли" 1). Это очень хорошо сказано и это очень похоже на Гегелевское "не хотѣть, ничего кромѣ себя". Но когда человѣкъ "не хочетъ ничего, кромѣ себя", тогда онъ совсѣмъ не фаталистъ; тогда онъ,—именно и только человѣкъ дѣйствія.

Кантіанство не философія борьбы, не философія людей д'авствія. Это философія половинчатых в людей, философія компромиса.

Энгельсъ говоритъ, что средства для устраненія существующаго общественнаго зла должны быть открыты въ данныхъ матерьяльныхъ условіяхъ производства, а не придуманы тъмъ или другимъ общественнымъ реформаторомъ. Штаммлеръ соглашается съ этимъ, но упрекаетъ Энгельса въ неясности мысли, такъ какъ вопросъ-то, по его мнънію, именно въ томъ и состоитъ "съ помощью какого метода должно быть сдълано это открытіе" 1). Это возраженіе, свид тельствующее лишь о неясности Штаммлеровой мысли, устраняется простымъ указаніемъ на то, что хотя характеръ "метода" опредъляется въ такихъ случаяхъ множествомъ разнообразнъйшихъ "факторовъ". но вст эти "факторы" могутъ быть, въ концт концовъ, пріурочены къ ходу экономическаго развитія. Само появление теоріи Маркса обусловлено было развитіемъ капиталистическаго способа производства между тымъ какъ преобладание утопизма 2) въ до-марксовскомъ соціализмъ вполнъ понятно въ такомъ обществъ,

<sup>1)</sup> Тамъ же стр. 97-98.

<sup>2)</sup> Handwörterbuch, IV B., S, 736.

которое страдало не только отъ развитія указаннаго способа производства, но также—и едва-ли не больше того—о тъ недостатка этого развитія.

Распространяться объ этомъ излишне. Но, можетъ быть, читатель не посътуетъ на насъ, если мы, заканчивая эту статью, обратимъ его вниманіе на то, какъ тъсно связанъ тактическій "методъ" Маркса и Энгельса съ основными—положеніями ихъ исторической теоріи.

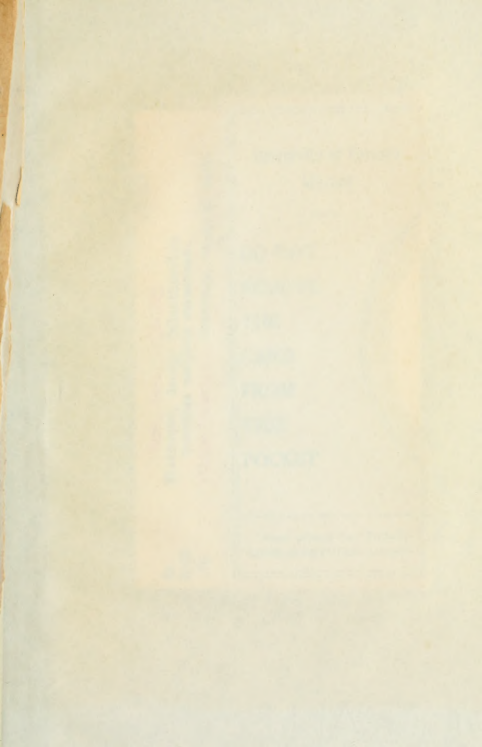
Мы уже знаемъ, что согласно этой теоріи, человъчество всегда ставитъ себъ только разръшимыя задичи, "ибо... самая задача является лишь тамъ, гдъ матерьяльныя условія ея рішенія уже существують или находятся въ процессъ своего возникновенія". Но тамъ, гдъ эти условія уже существуютъ, положеніе діль совствить не таково, какть тамть, гдть они только еще "находятся въ процессъ своего возникновенія". Въ первомъ случать уже наступило время для "скачка", во второмъ-"скачекъ" остается пока дъломъ болье или менье отдаленнаго будущаго, "конечной цѣлью", приближеніе которой подготовляется рядомъ "постепенныхъ измъненій во взаимныхъ отношеніяхъ общественныхъ классовъ. Какова же должна быть роль новаторовъ въ ту эпоху, когда "скачекъ" е щ е не возможенъ? Очевидно, имъ остается содъйствовать "постепеннымъ измѣненіемъ" т. е. говоря иначе, они должны добиваться реформъ. Такимъ образомъ находятъ себъ мъсто какъ "конечная цъль", такъ и реформы, и самое противопоставленіе реформы "конечной цъли" лишается всякаго смысла отступаетъ въ область утопическихъ преданій. Кто бы ни дълалъ такое противопоставленіе, - нъмецкій "ревизіонистъ" въ родъ Эд. Бернштейна, или итальянскій "революціонный синдикалистъ" въ родъ тъхъ, которые засъдали на послъднемъ синдикалистскомъ конгресъ въ Ферраръ, — онъ въ одинаковой мъръ показываетъ свою неспособность понять духъ и методъ современнаго научнаго соціализма. Это полезно запомнились теперь когда и реформизмъ, и синдикализмъ позволяютъ себъ говорить во имя Маркса.

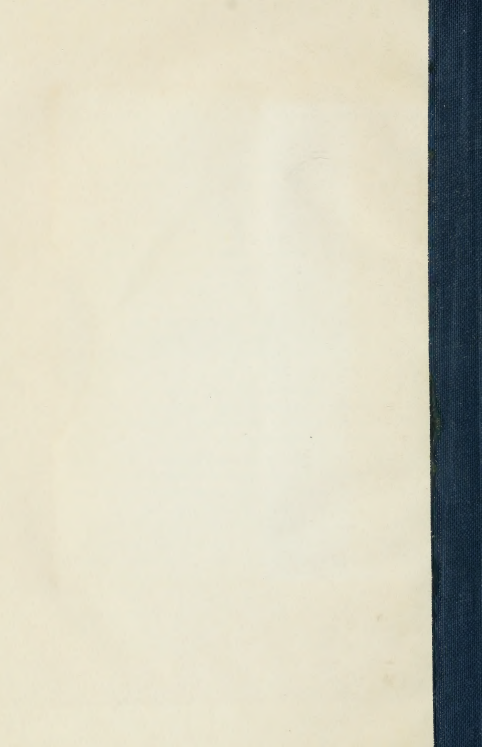
II какимъ здоровымъ оптимизмомъ вѣетъ отъ этихъ словъ: "человъчество всегда ставитъ себъ только разръшимыя задачи"! Они не означаютъ, конечно, что хорошо каждое ръшеніе великихъ задачъ человъчества, предлагаемое первымъ встръчнымъ утопистомъ, Иное дъло утопистъ, а иное дъло "человъчество" или, точнъе, общественный классъ, представляющій въ данное время великіе интересы человъчества. Тотъ же Марксъ очень хорошо сказалъ: "чъмъ глубже захватывается жизнь даннымъ историческимъ дъйствіемъ, тъмъ болъе ростутъ размъры массы, совершающей это дъйстве". Этимъ окончательно осуждается утопическое отношение къ великимъ историческимъ задачамъ. И если Марксъ всетаки думаль, что человъчество не ставитъ себъ неразрѣшимыхъ задачъ, то съ теоретической стороны эти его слова представляють собою лишь новое выражение мысли объ единствъ субъекта и обтекта въ ея приложеній къ процессу историческаго развитія, а со стороны практической, они выражаютъ ту спокойную, мужественную въру въ достижение "конечной цъли", которая заставила когда-то нашего незабвеннаго Н. Г. Чернышевскаго горячо воскликнуть:

"Пусть будеть, что будеть, а будеть все-таки на нашей улицъ праздникъ".

Г. Плехановъ.







**University of Toronto** Library

DO NOT REMOVE THE CARD

FROM

THIS

POCKET

Acme Library Card Pocket LOWE-MARTIN CO. LIMITED

-Title translit.: Osnovnuie voprosui mark-Marx, Karl, 1818-1883
Plekhanov, Georgy Valentinovich
Ochemne Benpech Mapronama.

Ec M392

